
 

LLee  ppèèlleerriinnaaggee  ddee  SShhiikkookkuu  

UUnn  gguuiiddee  ppoouurr  lleess  ffrraannccoopphhoonneess  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Copyright by Naoyuki Matsushita, 2017  



 

Introduction 

 

De la naissance à la mort, l'être humain s'entoure aussi bien de choses importantes que 

de choses futiles. Au dernier jour, il est entouré de sa famille, des biens qu'il laisse, de fleurs, 

de souvenirs. 

Arrêtons-nous ici et considérons un instant la nature qui n'embarrasse la création 

d'aucune décoration et l'univers dans son ensemble. N'est-il pas tentant de nous y plonger 

sans retenue ? Ce monde de simplicité frugale où nous pouvons nous épanouir comme si 

épanouissent les plantes et les animaux, il est là. 

Il est recommandé de faire le pèlerinage seul pour y découvrir une meilleure manière 

de vivre. 

Le pèlerinage est d'une grande profondeur sans que l'on puisse en comprendre tous les 

fondements. C'est un vagabondage dans la confusion d'un questionnement sans fin, qui nous 

amène finalement à chaque fois à un nouveau pèlerinage dans un cheminement sacré donc 

le seul but est l'élévation spirituelle. La vie elle-même n'est finalement qu'un pèlerinage. 

 

Ce livre a été écrit dans le but de rassurer les pèlerins non japonais qui n'ont pas les 

connaissances de base locales ou historiques relatives au pèlerinage, dans une forme qui 

présente ces informations de manière simplifiée et synthétique. Il s'adresse aux personnes 

qui veulent parcourir le pèlerinage à pied, mais il contient également les informations 

nécessaires à un pèlerinage soit en vélo soit avec d'autres moyens de transport. N'utilisez 

que les informations qui vous semblent nécessaires. 

Le chapitre 22 qui s'intitule « Légendes liées au pèlerinage » présente des informations 

qui donnent l'éclaircissement ou l'arrière-plan historique nécessaire pour apprécier ce qui a 

été vu ou entendu pendant le pèlerinage et qui permettent ainsi d'en avoir une 

compréhension plus intime. 

Pour conclure, j'ai essayé de donner à ce travail qui présente un fait religieux la forme 

la plus universelle possible, mais malgré ces efforts il est possible que le texte proposé ne 

satisfasse pas les attentes de ses lecteurs. 

 

Naoyuki Matsushita    http://henro88map.com/ 

 

De gauche 

David Turkington 

David C. Moreton 

Tom Ward 

Naoyuki Matsushita 

http://henro88map.com/


 



 

Table des matières 
 

1. Le pèlerinage ....................................................................................................... 1 

2. La terre de Shikoku ............................................................................................. 3 

3. La saison du pèlerinage ....................................................................................... 4 

4. Durée et données géographiques ......................................................................... 6 

5. La visite des temples ......................................................................................... 10 

6. Moyens de déplacement .................................................................................... 12 

7. Coûts et distributeurs automatiques .................................................................. 16 

8. Marcher. Conseils pour établir la route ............................................................. 19 

9. L'hébergement ................................................................................................... 24 

10. Informations sur le voyage .............................................................................. 30 

11. L'équipement du pèlerin .................................................................................. 34 

12. Dans le temple ................................................................................................. 43 

13. L'état d'esprit du pèlerin .................................................................................. 52 

14. Culture d’hospitalité (Osettai) ......................................................................... 53 

15. Kōbō-Daishi (Kūkai) ....................................................................................... 54 

16. L'histoire du pèlerinage ................................................................................... 56 

17. Glossaire et informations diverses .................................................................. 59 

18. Introduction aux statues bouddhiques ............................................................. 70 

19. Accès ............................................................................................................... 74 

20. Japonais à connaître ......................................................................................... 78 

21. Lieux où les langues étrangères sont utilisées ................................................. 82 

22. Légendes liées au pèlerinage ........................................................................... 85





1 

1. Le pèlerinage 

 

Le pèlerinage de Shikoku (on dit 

« Shikoku Henrō », mais aussi « Ō Shikoku ») 

relie en boucle les 88 lieux sacrés de Shikoku 

où il est dit que Kōbō-Daishi (aussi connu sous 

le nom de Kūkai, 774-835) a approfondi sa 

connaissance du bouddhisme. Ses 1142 

kilomètres sont un moyen de se rapprocher de 

l'état de satori, entouré par les temples, la 

nature qui longe la route, les paysages, mais 

aussi les hommes, la culture, les statues de 

Bouddha. 

Aujourd'hui, c'est devenu une pratique qui 

dépasse la retraite religieuse et que certains 

entreprennent pour une convalescence, pour se 

souvenir de proches décédés, pour la sécurité 

du foyer, mais aussi pour retrouver la sérénité, 

pour améliorer sa santé, dans le cadre de la 

randonnée, pour le tourisme. Les pratiques sont 

aussi diverses que les pratiquants et l'époque a beaucoup modernisé les approches. 

À l'origine retraite sainte, les habitants conservent ce rapport au pèlerin et l'accueillent 

avec chaleur, mais sans oublier les règles du pèlerinage. Mais sans envisager celui-ci sous sa 

forme la plus stricte, un simple départ permettra au pratiquant, au fil des étapes, de 

reprendre le contact avec le sacré, de réfléchir à soi-même et finalement de se retrouver. 

La porte du pèlerinage est ouverte à tous, sans considération de nationalité, de sexe, 

d'âge, de statut social, de tenue vestimentaire ou autres. 

Au fur et à mesure de l'avancée sur le chemin, de nombreuses choses viendront à 

l'esprit. On repense au passé, à ce que l'on a fait, ce que l'on voit et que l'on entend, tout 

nous interpelle et nous fait réfléchir. Le pèlerinage de Shikoku est cet espace hors du 

quotidien qui nous donne la chance de nous retrouver. 

Pourquoi Shikoku ? 

Ce n'est pas tant l'arrivée au but qui importe, mais le voyage lui-même. C'est lui qui nous 

permet de nous ressourcer spirituellement et de faire autant d'expériences. Les chemins 

escarpés de montagne ou les routes pavées, la pluie, les égarements, chaque épisode restera 

dans notre mémoire et aura peut-être une influence sur notre seconde vie, après la fin du 

voyage. Mais ceci, chaque chemin de randonnée peut l'offrir. Sur Shikoku, les temples qu'on 

trouve au long du voyage nous offrent également une initiation spirituelle. Le pèlerinage de 

Shikoku nous offre d'un côté une nature luxuriante et un climat agréable et de l'autre un lieu 

de tranquillité où l'on peut se confronter à soi-même. 

En échange de l'offrande d'un sutra, le temple pose son tampon sur le carnet de 

pèlerinage, mais les expériences vécues sur ce chemin ne peuvent en aucun cas se résumer à 



2 

la simple collection des tampons. Ce n'est pas seulement le corps qui se renouvelle sur le 

chemin, mais l'esprit aussi. 

Les quatre préfectures de Shikoku divisent les 1142 kilomètres de route en quatre 

zones qu'on appelle dōjō (lieux de la pratique). 

 

Dans le sens des aiguilles d'une montre : 

Préfecture de Tokushima (Awa) Hasshin-no- dōjō = lieu du réveil spirituel 

Préfecture de Kōchi (Tosa) Shugyō-no- dōjō = lieu de la pratique ascétique 

Préfecture d'Ehime (Iyo) Bodai-no- dōjō = lieu de l'illumination 

Préfecture de Kagawa (Sanuki) Nehan-no- dōjō = lieu du Nirvana 

Les noms entre parenthèse sont les noms des préfectures avant 1868. Contrairement à 

beaucoup d'autres préfectures, les frontières entre préfectures aujourd'hui correspondent aux 

frontières anciennes et les anciens noms sont encore fréquemment utilisés. 

 



3 

2. La terre de Shikoku 

 

Shikoku est une des quatre principales îles du Japon. Elle est la plus petite en superficie 

avec seulement 5 % de la superficie totale, 3 % de la population et moins de 3 % de 

l'activité économique. Elle bénéficie cependant d'un considérable capital social grâce au 

développement économique japonais. La nature et les traditions y sont encore très présentes 

et c'est un lieu où les rencontres avec les habitants baignés dans la culture locale sont 

toujours cordiales. 

Pour un Japonais, Shikoku offre comme image la richesse de sa nature, les îles de la 

Mer intérieure de Seto d'un côté et la beauté de la côte pacifique de l'autre, des paysages 

pastoraux, un climat clément et bien sûr les plus vieilles sources thermales du Japon : le 

Dōgō Onsen. Sa cuisine est particulière, avec de nombreuses préparations des fruits de la 

mer, des udon de Sanuki ou encore de très nombreuses variétés d'agrumes. 

 

Dōgō Onsen (Ehime) Udon de Sanuki (Kagawa) 

Cap Ashizuri (Kōchi) Festival Awa Odori (Tokushima) 



4 

3. La saison du pèlerinage 

 

Température / Précipitations / Heure d'ensoleillement / Nombre de jours de pluie (par mois) 

 

La saison la plus propice au pèlerinage s'étend de mi-mars à mai, puis d'octobre à 

novembre. 

Les mois de juin et juillet sont les mois de la saison des pluies (baiyu) et si août et 

septembre ont un temps plus stable, ce sont aussi deux mois où les typhons sont nombreux. 

De décembre à février, la température peut baisser jusqu'à 0  et des vagues de froid 

soudaines recouvrent les zones montagneuses de neige et gèlent les routes pour les rendre 

impraticables. Juillet et août voient la température souvent dépasser 35  et les routes du 

pèlerinage voient chaque année de nombreux pèlerins succombant à la chaleur se faire 

transporter d'urgence par ambulance. 

Solstice d'hiver (mi-décembre) lever du soleil à 7 h, coucher du soleil à 17 h 

Solstice d'été (mi-juin) lever du soleil à 5 h, coucher du soleil à 19 h20  

La façade nord de Shikoku (Mer intérieure de Seto) est la région aux précipitations les 

plus faibles de tout le Japon, alors que la façade Sud (Pacifique) a les plus fortes pluies de 

l'archipel. Le nombre de jours de pluie n'est cependant pas très différent. Les pluies qui 

s'abattent sur le côté Pacifique s'affaiblissent pour devenir de faibles précipitations du côté 

de Seto. 

Les températures ne sont pas très différentes entre le nord et le sud de l'île. Considérons 

maintenant les saisons. 

De la mi-mars au début avril c'est la saison des cerisiers et c'est dès fin avril jusqu'à début 

mai qu'on apprécie le renouveau de la couverture verte. Fin novembre, c'est l'été indien qui 

illumine un certain nombre de lieux très appréciés. 

Le pèlerinage en été se fait de préférence tôt le matin et en fin de journée. De 10 h à 16

h il est préférable de se reposer dans un abri à l'ombre. Une demi-journée avant d'entamer 

un chemin de montagne il est conseillé de préparer deux litres d'eau en bouteille. 

Le pèlerinage en hiver permet de voyager dans la journée sans trop se couvrir, mais 

attention, dès que le soleil est dissimulé la température chute brusquement. Les jours de 

pluie peuvent occasionner des hypothermies et il est très fortement conseillé de 

particulièrement se parer contre la pluie. 



5 

Si l'on considère un habillement standard, la saison de juin à septembre autorise des 

chemises à manches courtes et des pantalons courts, alors que la saison de décembre à 

février requiert des vêtements de type duvets. 

Pendant les saisons douces, le nombre de pèlerins augmente considérablement. On 

trouve parfois des files d'attentes, en particulier les week-ends et jours fériés, et les heures 

où les pèlerinages en cars arrivent aux temples. Dans ces cas-là, il est préférable de déposer 

son sutra avant de se recueillir. On peut également profiter des temps d'attente pour visiter 

les parties moins visibles du temple. Dans ce voyage de recueillement, ne jamais perdre 

patience ! 



6 

4. Durée et données géographiques 

 

La durée du pèlerinage dépend de chaque personne. C'est en tant que cartographe que 

j'ai fait cette carte des élévations et distance qui propose un parcours standard partant sur la 

base d'un déplacement de 3,5 km/h (2 km/h pour les chemins de montagne) pour une 

personne moyennement constituée avec un séjour d'une journée au départ et à l'arrivée et de 

30 minutes pour le rituel dans chaque temple. Il existe plusieurs routes possibles pour le 

pèlerinage, mais je pense avoir proposé ici la plus simple. (application de cartographie : 

PC-Mapping) 

La distance est prise au niveau de l'eau et ne tient pas compte de l'inclinaison. 

Une journée est considérée comme commençant à 7 h du matin et finissant à 17 h en 

comprenant un repas de midi et des périodes de repos. 

 

Carte des élévations et distances 

Distance totale (T1-T1)= 1 141,7 km, (T1-T88)=1 096,5 km 

 

 



 7 



 

Altitude 

Les données relatives à l'altitude proviennent de l'Institut d'études géographiques et sur 

la base de courbes de niveau de 5 ou 10 m ont permis la création de cette carte avec le 

logiciel PC-Mapping. 

Section 
Montée 

(m) 

Descente 

(m) 

Distance 

(km) 
Section 

Montée 

(m) 

Descente 

(m) 

Distance

(km) 

1-2 11 -13 1.5 46-47 18 -15 1.0 
2-3 22 -28 2.8 47-48 2 -51 4.4 
3-4 115 -55 5.0 48-49 16 -8 3.3 
4-5 11 -68 2.0 49-50 39 -25 1.8 
5-6 27 -24 5.3 50-51 31 -46 2.8 
6-7 26 -3 1.4 51-52 122 -103 11.2 
7-8 92 -24 4.2 52-53 7 -74 2.7 
8-9 0 -79 2.4 53-54 293 -274 34.8 

9-10 137 -9 3.9 54-55 49 -68 3.7 
10-11 72 -193 9.7 55-56 15 0 3.1 
11-12 1 ˚369 -700 12.4 56-57 33 -9 3.1 
12-13 569 -1 ˚251 22.4 57-58 254 -43 2.5 
13-14 41 -34 2.5 58-59 31 -266 6.2 
14-15 3 -21 1.0 59-60 886 -153 27.7 
15-16 2 -7 2.0 61-61 255 -984 9.8 
16-17 1 -3 2.9 61-62 7 -14 1.4 
17-18 111 -43 19.2 62-63 8 -7 1.5 
18-19 52 -125 4.3 63-64 43 -29 3.4 
19-20 574 -76 13.3 64-65 765 -444 45.0 
20-21 485 -477 6.1 65-66 1 ˚045 -484 19.3 
21-22 260 -723 11.3 66-67 112 -954 9.8 
22-23 267 -286 20.2 67-68 38 -91 8.8 
23-24 702 -562 75.8 68-69 0 0 0 
24-25 62 -212 6.8 69-70 22 -28 4.6 
25-26 169 -23 3.9 70-71 256 -48 11.5 
26-27 672 -401 28.4 71-72 66 -242 3.6 
27-28 256 -615 37.9 72-73 52 -1 0.6 
28-29 30 -89 9.2 73-74 9 -82 2.7 
29-30 80 -81 6.9 74-75 11 -4 1.8 
30-31 157 -49 6.5 75-76 6 -16 3.7 
31-32 135 -171 6.1 76-77 2 -17 4.1 
32-33 25 -107 8.1 77-78 39 -23 7.3 
33-34 35 -31 6.4 78-79 36 -35 6.1 
34-35 154 -29 9.6 79-80 56 -43 6.8 
35-36 306 -396 14.5 80-81 433 -184 6.6 
36-37 1 ˚322 -1 ˚152 56.5 81-82 312 -238 5.3 
37-38 1 ˚322 -1 ˚535 86.2 82-83 119 -440 12.4 
38-39 830 -790 52.0 83-84 299 -50 13.5 
39-40 963 -985 27.1 84-85 236 -299 5.5 
40-41 1 ˚362 -1 ˚202 50.0 85-86 53 -274 7.0 
41-42 68 -55 2.9 86-87 62 -27 7.1 
42-43 457 -374 10.9 87-88 770 -359 12.7 
43-44 1 ˚688 -1 ˚394 70.4 88-1 879 -1 ˚305 45.0 
44-45 640 -632 9.3     
45-46 907 -1 ˚394 25.8 total 24 ˚376 -24 ˚376 1,141.7 

8 



9 

Données ajoutant les 20 temples supplémentaires hors pèlerinage. 

Les 20 temples supplémentaires ont été ajoutés en 1966. Il n'existe pas de chemin 

traditionnel du pèlerinage, les données ont été calculées en considérant un chemin normal 

pour effectuer le pèlerinage. 

 

Distance de marche en ajoutant les 20 temples supplémentaires = 594,3 km 

Distance de marche, sans passer par les 20 temples supplémentaires = 432,2 km 

Différence = 162,1 km 

Distance totale, incluant les temples supplémentaires˚ = 1141,7 km + 162,1 km = 1303,8 km 

 

Altitude des temples supplémentaires (bâtiment principal) 

1.  Taisan-ji : 

448,6 m 

2.  Dogaku-ji : 

40,9 m 

3.  Jigen-ji : 

559,9 m 

4.  Saba Daishi : 

11,5 m 

5.  Daizen-ji : 

26,1 m 

6.  Ryuko-in : 

22,8 m 

7.  Shusseki-ji : 

810,0 m 

8.  Toyogahashi : 

10,6 m 

9.  Monju-in : 

60,5 m 

10.  Koryu-ji : 

262,9 m 

11. Ikiki Jizo : 

26,1 m 

12.  Emmei-ji : 

35,1 m 

13.  Senryu-ji : 

278,0 m 

14.  Tsubakido : 

104,2 m 

15.  Hashikura-ji : 

549,0 m 

16.  Hagiwara-ji : 

80,0 m 

17.  Kannoji : 

156,2 m 

18.  Kaigan-ji : 

2,5 m 

19.  Kozai-ji : 

9,9 m 

20.  Otaki-ji : 

910,0 m 

Note. Les 88 temples sont indiqués sur la carte des élévations et distances. 



10 

5. La visite des temples 

 

Sans se forcer à faire un tour complet, il est possible d'effectuer une partie du 

pèlerinage pendant votre séjour à Shikoku pour en apprécier pleinement la culture. 

Le pèlerinage complet demande du temps et de l'argent. Il est important d'établir un plan qui 

tienne compte de ses propres possibilités. Et vous pouvez prendre le temps qu'il vous faut, le 

pèlerinage n'est pas près de disparaître ! Et vous aurez peut-être le désir de vouloir le 

refaire ! On appelle ce désir la « maladie de Shikoku ». 

 

Jun'uchi 

C'est le nom du pèlerinage envisagé comme tour des temples dans le sens de leur 

numérotation. Je conseille fortement cet ordre aux personnes qui sont totalement étrangères 

à Shikoku. Les informations sur le Jun'uchi sont présentes sur tout le parcours et l'on peut 

même dire que sans carte ces informations suffiraient même à un débutant. 

Le nom de Jun'uchi vient du terme « jun » qui signifie « ordre » et du terme « uchi » 

qui signifie dans ce contexte « rituel », mais qui usuellement signifie « frapper ». L'origine 

de cette signification vient du matériau des osamefuda, en métal ou en bois, qu'on clouait au 

temple dans les temps anciens. Cette pratique a été abandonnée à cause des dommages 

qu'elle causait aux bâtiments. 

Commencer à marcher depuis le bureau d'estampille de pèlerinage n ° 1. dans l'ordre 

du numéro du temple est un moyen de base du pèlerinage, mais ce n'est pas indispensable. 

Aujourd'hui, nombreux sont les pèlerins qui parcourent le circuit dans les sens officiels. 

À l'époque où les transports en commun n'étaient pas encore développés, si l'on commençait 

par Tokushima, on prenait le bateau pour Naruto et l'on commençait par le temple numéro 1 

ou encore par le 17, pour continuer dans l'ordre 16-15-14-13-11-12-18. On marchait ensuite 

jusqu'au 88 pour boucler le tour puis on finissait du 10 au 1. À partir d'Ehime, on prenait le 

bateau pour Takahama (Matsuyama) et l'on commençait par le 52 pour finir par le 51. De 

Kagawa, on arrivait en bateau à Marugame pour commencer par le 78. On avait à l'époque 

beaucoup plus de liberté avec l'ordre, et la notion des quatre dōjōs n'existait pas encore. Ce 

n'est que bien plus tard qu'elle est apparue. 

 

Gyaku'uchi 

C'est le pèlerinage dans le sens inverse des aiguilles d'une montre. Dans cet ordre, les 

panneaux indicateurs du Jun'uchi sont inutilisables et il est bien plus fréquent de se retrouver 

perdu. La difficulté étant bien plus importante, il est dit que les bénéfices d'un Gyaku'uchi 

sont le triple de ceux d'un Jun'uchi. Comme on considère que Kōbō-Daishi est toujours sur 

le Jun'uchi, les pèlerins du Gyaku'uchi ont parfois la chance de le rencontrer et de bénéficier 

de cette rencontre. Ces interprétations diverses tendent à confirmer que les panneaux 

indicateurs ont été installés dans les années '80. 

Au début du 20e siècle quand Takamure Itsue a publié son Musume Junreiki (en 1918, 

elle avait 24 ans), la direction du pèlerinage n'avait aucune importance et les deux étaient 

considérées comme équivalentes. 

 

Tōshi'uchi 



11 

C'est le pèlerinage effectué en une seule fois. 

 

Kugiri'uchi 

Pèlerinage effectué en plusieurs voyages, par exemple le week-end seulement ou 

encore un circuit qui ne fait pas le pèlerinage dans sa totalité, mais seulement une partie. 

Dans ce cas, on a tendance à utiliser les transports en commun pour aller au point de départ 

et pour en repartir une fois arrivé à destination. 

Bien qu'il s'agisse d'une façon traditionnelle et basique de visiter tous les 88 temples 

sur un seul voyage à pied, de nombreux pèlerins japonais y font "la visite en plusieurs fois" 

en week-end et en vacances. 

Les temples 71 à 78 ont une signification spéciale et sont dénommés « Nana-kasho 

Mairi » (le pèlerinage des sept lieux). On peut faire cette partie seulement en une seule 

journée et un carnet de pèlerinage spécifique existe. 

 

Kechigan 

On appelle Kechigan la complétion du pèlerinage. Le 88e temple a pour autre nom « le 

temple de Kechigan » sans considération pour l'ordre dans lequel le pèlerinage a été effectué. 

On considère également comme Kechigan le retour au point de départ, ou au point le plus 

proche, une fois le cercle du pèlerinage complété. Quelle que soit la forme prise par le 

Kechigan, l'étape suivante est en général d'en faire l'annonce directement à Kōbō-Daishi en 

se rendant au mont Kōya. Cependant, on ne retrouve pas de traces de cette dernière étape au 

mont Kōya dans les archives d'avant la Seconde Guerre mondiale (à l'exception de Chōzen, 

en 1653). 

 

Orei-mairi 

En relation avec le Kechigan, une fois le pèlerinage achevé il est de coutume de 

retourner a temple de départ, ou à celui le plus proche pour offrir une prière de 

remerciement pour la complétion du pèlerinage. 



12 

6. Moyens de déplacement 

 

Les moyens de déplacement varient selon les pèlerins. La méthode la plus courante est 

la marche, mais pour des raisons diverses, dont le handicap physique, si le pèlerin a une 

bonne raison de vouloir faire le pèlerinage, ne pas le faire à pied ne peut être une raison de 

déconsidérer sa démarche. On observe cependant une augmentation de l'approche 

touristique grâce à des moyens de transport toujours plus pratiques. 

 

À pied 

C'est le style traditionnel et celui qui met le plus 

l'accent sur la pratique ascétique, mais également celui qui 

coûte le plus, qui demande le plus de temps et aussi de 

force physique pour marcher sans s'arrêter pendant toute la 

durée du pèlerinage. Il est de la plus grande importance de 

bien se préparer, d'avoir une opinion objective sur sa force 

physique et bien sûr d'entretenir sa condition. Il faut 

également se conserver des marges émotionnelles et 

ménager son temps pour pouvoir faire face à toute 

éventualité même si l'on ne progresse pas comme on aurait 

pu l'avoir prévu. 

Selon le média, la durée totale varie entre 1 400 km et 

1 200 km, mais ce document ainsi que le  Shikoku Japan 88 Route Guide  a certainement 

les mesures les plus précises. 

Les estimations les plus générales considèrent un déplacement d'environ 30 km par jour en 

plaine. 

Il est primordial de prendre immédiatement soin de soi quand on sent que sa condition 

physique n'est pas satisfaisante, sans attendre d'en voir l'évolution (en prenant des 

médicaments contre le rhume, en utilisant des bandages et autres soutiens aux articulations). 

Les conditions naturelles, s'égarer, autant d'éléments imprévisibles qui pourront vous 

forcer à changer votre plan, à prendre quelques jours de repos ou à éventuellement 

abandonner. 

Le corps est frais le matin, et c'est là qu'on marche les plus longues distances, mais la 

fatigue arrive souvent l'après-midi et il est possible d'éviter de réduire son rythme en prenant 

de nombreuses pauses courtes. 

Il est également conseillé de se préparer avant le pèlerinage en s'entraînant à marcher dans 

des conditions similaires. 

Comme indiqué en carte des élévations et distances 

, le temps nécessaire au pèlerinage en tōshi'uchi est de 45 jours. En ajoutant les 20 temples 

bekkaku il faut 50 jours. 

 

En vélo 

Les chemins non pavés sont nombreux en montagne et il ne sera donc pas toujours 

possible de pratiquer les mêmes routes que celle du pèlerinage à pied. Consultez la carte du 

Shikoku Japan 88 Route Guide et la brochure Tourism Shikoku (http://henro88map.com/) 



13 

pour trouver les routes praticables à vélo. Les chemins tracés en gris dans le Shikoku Japan 

88 Route Guide sont des chemins non pavés.http://henro88map.com/ 

Il est possible d'avoir accès à proximité de tous les temples, y compris les « bekkaku » 

et à l'exception du temple 45, mais certains temples se trouvant au sommet de pentes 

abruptes leur accès en vélo pourra être difficile. Dans ces cas-là, envisagez la possibilité de 

confier la garde de votre vélo à une auberge ou un magasin au pied du temple sans oublier 

une marque de remerciement pour la personne qui aura gracieusement accepté d'en tenir la 

garde. Il n'est pas considéré poli au Japon de donner de l'argent à quelqu'un et vous pourrez 

essuyer des refus. Un petit souvenir de faible valeur que 

vous avez apporté de votre pays ou même une osamefuda 

suffira dans la plupart des cas (également hors du 

pèlerinage). 

S'il vous est impossible de faire garder votre vélo, 

parquez-le dans un espace adéquat au pied du temple, 

verrouillez-le et prenez avec vous vos bagages. 

Le transport du vélo est possible en train, mais non 

en bus (que ce soit un bus local ou, un car autoroutier). 

Dans le train, il est obligatoire de retirer les deux roues et 

de ranger l'ensemble dans un sac de grande taille qui peut 

tout contenir. Le pèlerinage en vélo prend environ 20 

jours. 

 

Transports en commun 

Il est possible d'arriver à proximité de la plupart 

des temples en train ou en bus. Le Shikoku Japan 88 

Route Guide inclut des horaires très pratiques, mais 

n'hésitez pas à demander aux auberges ou aux centres 

d'information indiqués à la fin de ce document pour en 

savoir plus. 

Vous pouvez également envisager le train ou le 

bus pour les parties les plus longues entre deux temples. 

Le ticket pour votre destination s'achète en général 

dans la gare de départ. Certaines gares sans personnel seront équipées de distributeurs de 

tickets, mais il est aussi possible d'obtenir un ticket de départ auprès d'un distributeur dans le 

train qui servira pour indiquer la gare de départ et régler la somme nécessaire au chef de 

train pendant le trajet ou à la descente. Il est possible d'utiliser une carte de crédit dans la 

plupart des gares desservies par les express, à leur guichet vert « Midori no mado-guchi ». 

Pour les bus, il faut monter par la porte arrière et prendre un ticket de départ au 

distributeur qui y est installé comme preuve de station de départ. Les bus sont équipés de 

changeurs de monnaie (à l'exception des billets de 10 000 ¥) et le paiement s'effectue à 

l'avant du bus, à la descente. 

Les régions de Muroto, Shimanto, Ashizuri, et Ainan n'ont que peu de lignes 

ferroviaires, mais les lignes de bus sont par contre particulièrement développées. Il est aussi 

http://henro88map.com/


14 

possible d'utiliser des bus longues distances qui relient les grandes villes pour s'échapper un 

peu. Informez-vous auprès de votre auberge. 

 

En car 

Les agences de tourisme proposent des plans tout 

compris avec repas et hébergement. On peut faire le 

pèlerinage aussi bien en une fois qu'en plusieurs fois. 

Les guides qu'on appelle « sendatsu » donnent 

quantité d'informations et enrichiront votre 

connaissance du pèlerinage tout en améliorant la 

maîtrise des sutras, en comparaison aux pèlerins 

marcheurs. À part la compagnie Walking Softly, les 

agences qui organisent ce genre de tours n'offrent pas d'aide en langues étrangères, car elles 

ne s'adressent qu'à un public japonais. Une connaissance de la langue sera donc nécessaire. 

Un pèlerinage complet peut coûter entre 210 000 et 250 000 ¥ et durer entre 9 et 12 

jours. 

Ex) http://www.tokubus-kanko.co.jp/tour/ohenro.php?type=0&limit=0 

http://travel.iyotetsu.co.jp/tour/tourList.php?s_list_4 

https://www.anabukitravel.jp/hanahenro/ 

 

En voiture 

Avec son propre véhicule ou un véhicule de 

location. Recommandé pour les personnes 

handicapées. On peut voyager sans se soucier de la 

saison et avec autant de bagages que l'on veut. 

L'absence d'auberge à proximité d'un temple n'est pas 

un problème puisqu'en peu de temps il est possible 

d'aller jusqu'à la ville la plus proche. La liberté 

permise par la voiture est considérable. Il est 

cependant nécessaire de maîtriser les règles de la circulation au Japon et de faire très 

attention, car un accident de la route peut avoir une incidence considérable sur votre plan. Il 

est possible de demander un système de navigation multilingue aux compagnies de location 

de véhicule. 

Le pèlerinage durera autour de 10 jours. 

 

En moto 

La moto offre autant de liberté que la voiture, mais est similaire au vélo en termes de 

bagages emportés avec soi. Les routes qui mènent aux temples situés au sommet de leur 

montage sont tortueuses et mal entretenues. La conduite dans ces conditions nécessite une 

grande attention. 

 

En microbus ou en taxi 

Il est possible de louer un microbus ou un taxi en groupe, si vous vous entendez bien 

avec les personnes avec lesquelles vous aller voyager. Ceci est particulièrement pratique 

http://www.tokubus-kanko.co.jp/tour/ohenro.php?type=0&limit=0
http://travel.iyotetsu.co.jp/tour/tourList.php?s_list_4
https://www.anabukitravel.jp/hanahenro/


15 

pour les personnes âgées ou les personnes qui peuvent difficilement marcher, en groupes de 

7 ou 8. 

De nombreux conducteurs sont des vétérans de la région et vous pourrez ainsi 

apprécier ses nombreuses explications. Le conducteur restera avec vous pendant tout le 

voyage, il est donc nécessaire de penser à sa rémunération, mais aussi à ses frais 

d'hébergement. 

Selon les temples, le parking peut se trouver à une distance considérable du temple principal 

et vous pouvez être amenés à monter de nombreux escaliers avant d'arriver au sommet. Il est 

parfois possible d'utiliser ce genre de véhicule dédié pour arriver à proximité du temple 

principal. 

Les agences proposent différents types de plans, à partir de 2 personnes, de 500 000 ¥, 

pour une durée minimale de 8 jours. 



16 

7. Coûts et distributeurs automatiques 

 

Coûts à envisager pour le pèlerinage à pied (estimations) : hébergement, repas, temples 

et autres 

 

Hébergement 

Zenkon'yado (sans repas) 0-4 000 ¥ 

Minshuku (2 repas) 5 500-7 500 ¥ 

Ryokan (2 repas) 5 500-20 000 ¥ 

Business Hôtel (sans repas) 3 000-8 000 ¥ 

Hôtel (sans repas) 6 500-40 000 ¥ 

Temple (2 repas) 6 000-8 500 ¥ 

 

Repas 

Petit-déjeuner : à partir de 300 yens 

On trouve des « morning set » dans tous les hôtels et cafés pour peu cher. 

Déjeuner : à partir de 350 yens 

On trouve des « lunch » dans tous les hôtels et cafés pour peu cher, à l'exception du 

week-end 

 

Temples 

Offrandes au temple principal et au temple Daishi pas obligatoire (10-100 ¥ par temple) 

Tampon 300 ¥ par temple 

Tampon sur hakui 200 ¥ par temple 

Tampon sur rouleau 500 ¥ par temple 

 

Autres 

Communication, repas légers, boissons, santé et hygiène, moyens de transport 

 

Coûts totaux 

Le pèlerinage à pied demande environ 400 000 ¥ (10 000 ¥ par jour) 

Le pèlerinage en vélo demandera autour de 200 000 ¥. En voiture les coûts descendront 

jusqu'à 150 000 ¥ (sans compter la location éventuelle du véhicule qui peut varier entre 

70 000 et 130 000 ¥ selon le type). 

1) Les coûts varient selon la personne et n'incluent que l'hébergement et les repas à 

l'exclusion des souvenirs. 

2) Le trajet jusqu'à Shikoku n'est pas inclus 

3) Les vêtements, chaussures et autres équipements peuvent coûter entre 40 000 et 

50 000 ¥. 

 



17 

Distributeurs automatiques de billets 

Un pèlerinage en tōshi-uchi demandera plus d'un mois. Pour éviter les pertes et vols 

d'espèces, il est recommandé de ne porter que le minimum avec soi et de faire des retraits en 

cours de route. Avec une carte de crédit japonaise, il est possible d'effectuer les paiements 

nécessaires dans de nombreux lieux d'hébergement, restaurants, supermarchés, etc., mais 

cela ne sera plus possible dans les auberges ou magasins tenus par des individus. Il sera 

donc nécessaire de préparer des espèces. Les cartes de crédit ou de paiement étrangères 

permettent d'effectuer des retraits en espèces au Japon. 

 

1) Service de guichet automatique international de 

la Banque Postale 

Les guichets automatiques de la Banque Postale sont 

particulièrement pratiques. 

Renseignez-vous après de votre banque pour les conditions et 

frais d'utilisation. 

http://www.jp-bank.japanpost.jp/en/ias/en_ias_index.html 

Cartes de crédit acceptées 

VISA, VISAELECTRON, PLUS, Master Card, 

Maestro, Cirrus, American Express, Diners Club, JCB, 

China Unionpay, DISCOVER (octobre 2017) 

L'écran possède une interface en anglais qui permet 

d'effectuer facilement des retraits. 

Les heures d'ouverture dépendent des guichets, mais s'étendent 

en général de 8˚h˚45 à 17˚h˚30 en semaine et de 9˚h à 12˚h˚30 

le samedi. Les distributeurs disposés en centre-ville peuvent 

également être ouverts le dimanche et les jours fériés de 9:00 à 

14:00. Il existe 16 jours fériés au Japon. Faites 

particulièrement attention du premier au 3 janvier et du 29 

avril au 5 mai où les dimanches et les jours fériés s'enchaînent. 

 

2) Distributeurs automatiques dans les 

supérettes (7 Eleven) 

Ouverts tous les jours, à toute heure. 

Informez-vous des frais d'utilisation auprès de 

votre banque. 

http://www.sevenbank.co.jp/intlcard/index1

1.html 

Cartes de crédit acceptées˚. 

VISA, PLUS, Master Card, Maestro, 

Cirrus, American Express, JCB, China 

Unionpay, DISCOVER, Diners Club, 

(octobre 2017) 

Il est possible de choisir parmi les 12 langues 

disponibles telles que le français et l'anglais, sur 

Enseigne d'informations du 

bureau de poste 

Écran du distributeur 

automatique de billets 

ATM 

Enseigne 

d'informations du 

7-Eleven 

http://www.jp-bank.japanpost.jp/en/ias/en_ias_index.html
http://www.sevenbank.co.jp/intlcard/index11.html
http://www.sevenbank.co.jp/intlcard/index11.html


18 

l'écran de fonctionnement du distributeur automatique des billets à 7-Eleven. 

Il existait plus de 340 magasins de la chaîne sur Shikoku en février 2018, avec une tendance 

à l'augmentation. 

 

Chèques de voyage 
Nous sommes désolés de vous annoncer que le service d'encaissement des chèques de 

voyage à la poste a pris fin en avril 2016. Il est désormais impossible de convertir ces 

chèques en yen japonais à l'île de Shikoku. 

Vous pourriez les convertir seulement dans des aéroports principaux tels qu'à 

l'Aéroport de Tokyo Narita ou à l'Aéroport d'Osaka Kansai, ou dans des Travelex ou des 

World Currency Shop qui se trouvent dans des grandes villes telles que Tokyo ou Osaka. 

http://www.travelex.co.jp/ 

http://www.tokyo-card.co.jp/wcs/ 

 

Échanger des devises sur Shikoku 

Les bureaux de poste indiqués ci-dessus permettent l'échange de devises étrangères (les 

devises sont les mêmes que pour les chèques de voyage). 

À l'arrivée des lignes internationales de l'aéroport de Matsuyama, un guichet est ouvert 

pendant deux heures pour des échanges de billets exclusivement. L'hôtel Clement à 

Takamatsu autorise aussi les échanges pour ses clients (dans les deux cas, le nombre de 

devises est plus limité que pour les chèques de voyage). Les banques n'autorisent le change 

que pour les personnes détenant un compte. 



19 

8. Marcher. Conseils pour établir la route 
 

Repas, achats 

On trouve quantité de restaurants, cafés, supérettes dans les centres-villes, mais dès 

qu'on s'en écarte leur nombre diminue considérablement, mais dans aucun cas il n'y aurait 

de risques de rupture de stock. Chaque région offre ses particularités culinaires locales, 

demandez aux habitants pour en savoir plus. 

L'eau du robinet est potable sans problèmes, mais l'eau du robinet dans les toilettes 

publiques n'est en général pas propre à la consommation. On trouve des boissons sur le bord 

des routes dans les distributeurs automatiques qui acceptent en général les billets de 1000 ¥. 

Ne pas boire de l'eau des rivières. Elle peut contenir des pesticides utilisés dans les champs 

en amont. 

Le pèlerinage est une ascèse, mais l'alcool et les cigarettes sont laissés à votre jugement, 

il n'y a pas d'interdiction particulière à ce sujet. 

Supérettes Les supérettes sont ouvertes toute l'année une grande partie de la 

journée et offrent une grande variété de produits courants. 

(nourriture, boissons, biscuits, boîte de premiers secours, produits 

pour la lessive, sous-vêtements, produits de beauté, anti-insectes, 

piles, ustensiles de bureau, journaux, magasines, etc.) 

Super marchés Plus de produits que les supérettes, moins chers. Jours de fermeture 

hebdomadaire, heures d'ouverture plus courtes que les supérettes. 

Pharmacies Médicaments, produits d'hygiène, produits alimentaires légers, prix 

réduits. 

 

Toilettes 

Dès que le pèlerin marcheur s'éloigne des centres urbains, les toilettes prennent une 

importance considérable. On en trouve dans les temples, dans les aires de repos aménagés, 

dans les supérettes et supermarchés, dans les bâtiments publics, les cafés, les restaurants et 

jardins publics. Faites vos besoins dès que possible ! Si vous avez des doutes, demandez aux 

habitants. Les toilettes des aires de repos sont en général à l'intérieur. N'hésitez pas à 

demander aux employés, si nécessaire. 

Il y a toujours quelqu'un qui est responsable du nettoyage et de la gestion des toilettes 

publiques, utilisez-les en ayant toujours la gratitude à l'esprit. Dans le cas de toilettes privées, 

n'hésitez pas à laisser quelques pièces. On y trouve souvent un petit autel pour Ususama 

Myōō dont les flammes sont censées purifier l'espace. 

Dans le Shikoku Japan 88 Route Guide j'ai essayé d'indiquer toutes les toilettes 

possibles. Certaines d'entre elles sont mal entretenues et peuvent faire hésiter le pèlerin. 

 

Types de toilettes 
Il y a deux types de toilettes: style occidental et style 

japonais traditionnels . Les WC japonais traditionnels 

sont un style qui existe au Japon depuis longtemps, mais 

celles de style occidental s'est généralisées et 

actuellement, les WC japonais traditionnels sont rarement 

utilisées dans les ménages généraux. Mais il est encore 

Comment utiliser les WC 

japonais traditionnels: elles 

sont utilisées pour s'accroupir 



20 

utilisé aux toilettes publiques et dans les anciens bâtiments. 

 

Hébergement 

La journée commence le matin en quittant son lieu d'hébergement et s'achève le soir à 

l'arrivée et cette routine se répète jusqu'à la fin. Un élément important de la journée est la 

distance parcourue entre deux lieux d'hébergement en une journée. S'il n'y a pas de lieu 

d'hébergement aux alentours de votre point d'arrivé après une journée de marche, il est 

important de s'arrêter un peu plus tôt. 

À l'arrivée, on commence par laver son bâton de pèlerin et ses vêtements avant de 

passer au repas sans oublier bien sûr les préparatifs du lendemain. Les repas se prennent 

souvent dans un réfectoire en compagnie d'autres pèlerins. Ce sont les pèlerins qui ont 

parcouru le même chemin que vous dans la même journée, on en profite pour échanger des 

informations ou des anecdotes et la conversation devient vite passionnante. 

 

Lessive 

Il est possible de faire sa lessive dans son lieu d'hébergement. Certains lieux ont des 

machines à pièces et d'autres vous demanderont à l'arrivée si vous avez de la lessive et vous 

proposeront de la faire gratuitement. La lessive sèche en général pour le départ le lendemain, 

sauf les soirées très humides. Il est parfois possible d'utiliser des sèche-linge, mais ils sont 

assez coûteux. Considérez de porter un sèche-cheveux avec vous pour sécher vos chaussures 

et autres, si nécessaire. 

Les campeurs utiliseront les machines à pièce et n'oubliez pas que même si vous 

campez il est important de ne pas donner une mauvaise image de soi avec des vêtements 

sales. L'utilisation des machines à pièce est expliquée en japonais et les machines sont en 

général de grande taille. Il faut entre 400 ¥ et 1 000 ¥ pour un séchage de 30 à 60 minutes. 

Il est aussi possible d'utiliser du déodorant sur les vêtements et l'équipement. 

 

Demande de l'aide 

Il est toujours possible de demander de l'aide. Ceci peut bien sûr influencer votre 

jugement, mais ceci fait aussi partie de l'ascèse. La rencontre avec l'autre est un aspect 

important du pèlerinage. 

 

Ampoules 

Les ampoules se développent par friction entre les pieds et les chaussures et sont un 

problème constant du pèlerin. J'ai entendu parfois qu'un pèlerin avait abandonné le 

pèlerinage à cause de la douleur. 

Il n'y a aucune méthode pour les éviter, mais on peut mentionner les principes suivants : 

• Choisissez des chaussures qui conviennent à vos pieds et habituez-vous à les porter. On 

peut porter des chaussures neuves dans le bain pour les adapter à son pied. 

• Une semelle dure fatiguera le pied sur l'asphalte, choisir une semelle intérieure souple. 

Dans ce cas, choisir une chaussure légèrement plus grande que le pied. 

• Pour éviter les frictions, choisir des bandages, des pansements, de la crème 

anti-ampoules, etc. 

• Les cals sont une cause des ampoules, les réduire avec une pierre ponce. 



21 

• Les chaussettes sont efficaces, mais choisir des modèles qui correspondent à votre pied 

et à vos chaussures. 

• Choisissez des chaussettes épaisses en matinée et des chaussettes plus légères dans 

l'après-midi. 

• Si vous sentez des démangeaisons au pied, traitez immédiatement sans attendre. Sécher 

son pied et appliquer des pansements immédiatement . 

 

En ce qui me concerne, j'utilise des chaussures basses d'entraînement en Goretex et des 

semelles en Sorbo (total de 400 g par pied). Je mets des pansements sur les petits orteils et 

sur les gros orteils ainsi qu'à la base de ces derniers. Pour renforcer mon arche, j'utilise 

également des bandages qui le maintiennent en position élevée. 

 

Hygiène personnelle 

Il est important de se reposer pour repartir frais le lendemain. Après le bain, faites des 

étirements aux emplacements où vous sentez des faiblesses. Étirez une partie du corps dans 

la durée, sur 30 secondes sans pousser jusqu'à la douleur et sans forcer, pour bien détendre 

les muscles. Si des parties du corps vous semblent plus fragiles, améliorez localement la 

circulation du sang pour accélérer la récupération en les tenant au chaud pendant la nuit. 

Sans expérience, vous risquez d'endommager vos muscles en massant trop fort, n'appliquez 

qu'une faible pression localement. 

Si une douleur persiste, refroidir localement avec de la glace puis appliquer un 

anti-inflammatoire/analgésique. Il est parfois possible d'emprunter des poches de produit 

réfrigérant. Si la douleur ne disparaît pas, envisagez une période de repos avant de repartir. 

 

Shikoku-no-michi (les chemins de Shikoku) 

Shikoku-no-michi est une série de chemins de 

randonnée qui font le tour de Shikoku. Elle est 

composée de deux circuits˚. 

1) un circuit mettant la nature en valeur, géré par 

le ministère de l'Environnement 

2) un circuit mettant la culture et l'histoire en 

valeur, géré par le ministère des Transports 

Il ne s'agit pas du pèlerinage, mais les chemins 

sont souvent les mêmes. On y trouve de nombreux 

marcheurs qui ne font pas le pèlerinage pour la beauté 

des lieux où passent ces chemins. 

Cependant, pour le circuit naturel, certaines parties de ces chemins 

entretenues par les bureaux des eaux et forêts préfectoraux sont parfois 

laissées à l'abandon après une catastrophe naturelle. Pour le circuit 

historique, celui-ci n'a pas été entretenu depuis près de 15 ans et il est 

donc difficile de pratiquer ces sentiers. 

 

Aires de repos 

Les toilettes et aires de repos sont utilisables 24˚h sur 24. On y 

Indicateur de route du 

Shikoku-no-michi 

Enseigne 

d'informations du 

Aires de repos 



22 

trouve des espaces de vente des spécialités locales et il y est possible de beaucoup apprendre 

sur la région. La plupart des aires de repos ont des guichets d'information ouverts de 9˚h à 

17˚h. Vous pouvez y poser toutes vos questions. Les gérants interdisent en général le 

camping dans l'aire de repos, mais quand il s'agit de pèlerins, il est souvent accepté que 

celui-ci dorme dans sa voiture ou dans une tente posée dans un espace approprié. 

 

Animaux sauvages et barrières électriques 

On rencontre de nombreux animaux sauvages sur le 

pèlerinage : sangliers, daims, singes, serpents, faisans, 

Guêpes. 

On les rencontre surtout dans les routes de montagne 

et de vallées. Si vous rencontrez un sanglier, gardez votre 

contenance, ignorez-le, et continuez votre chemin. Chaque 

année, on apprend qu'un ou deux pèlerins ont été mordus 

aux jambes ou aux mains et l'ont été transportés en urgence. 

Quel que soit l'animal que vous rencontrez, ne lui donnez 

pas de nourriture, il partira de lui-même. Mais tout comme 

vous, l'animal vit dans ce milieu naturel, et avoir à l'esprit un « bonjour » à son égard est 

aussi une bonne chose. On voit souvent des barrières ou clôtures le long des routes du 

pèlerinage pour éviter que les animaux sauvages pénètrent dans un enclos. Beaucoup plus 

rarement, ces clôtures seront en travers d'un chemin secondaire. Il est possible de les 

traverser, mais n'oubliez jamais de les refermer derrière vous. 

On trouve aussi des clôtures électrifiées autour des champs dans la montagne. La 

tension n'est pas suffisante pour blesser un humain, mais éviter le contact n'est jamais une 

mauvaise chose. 

Il existe un serpent venimeux qu'on trouve sur les chemins, le « mamushi ». Il est plus 

court et plus gros que les autres serpents, avec une tête triangulaire. Ne jamais fuir devant 

lui. Il n'attaquera pas si l'on ne fait pas attention à lui. Évitez de plonger vos mains dans les 

broussailles, vous risquez d'en surprendre un et de vous faire mordre. Pour me protéger de 

telles rencontres qui n'arrivent qu'une ou deux fois par an, je recouvre mes jambes de 

collants en Goretex d'avril à octobre. 

En cas de morsure, le risque d'empoisonnement mortel est de 1%. Asseyez-vous, restez 

calmes et appelez une ambulance ou appelez à l'aide les personnes à proximité. 

En ce qui concerne les guêpes, les "guêpes Vespinae" sont actives entre le mois de 

septembre au novembre. Leur piqûre peut entraîner la mort. Évitez de porter des vêtements 

noirs afin de ne pas être piqués par ces guêpes (cacher également la tête avec un chapeau). 

Et si vous les rencontrez, n'agissez surtout pas vos mains (car les guêpes vont croire que 

vous les attaquez). 

 

Chemins de montagne, pentes mouillées 

Dans les zones en pente abrupte ou très rocheuses, comptez sur une vitesse de 1 km à 

l'heure. Les chemins en pente mouillés, mais aussi les routes en béton ou en asphaltes 

peuvent être particulièrement glissants. Faites attention à ne pas vous blesser. On peut 

Clôture pour empêcher les animaux 

sauvages 



23 

mettre des antidérapants sous les chaussures, mais la 

méthode la plus efficace c'est d'entourer ses 

chaussures de corde. 

On ne voit presque rien dans la montagne avant 

l'aube ou après le coucher du soleil et les dangers 

s'accroissent d'autant. Pensez à vous équiper de 

lampes frontales pour marcher à ces heures et faites 

très attention. 

 

Se perdre 

Si vous êtes perdu, ne perdez pas de temps en hésitations et retournez à votre point de 

départ. Si vous continuez votre progression sur un chemin inconnu, vous risquez un 

accident. 

La route de base indiquée sur la Carte des élévations et distances est particulièrement 

bien signalisée et il est très difficile de s'y perdre. Si vous vous éloignez de la route de base, 

certaines sections du chemin n'ont aucune signalisation. N'hésitez pas à vous équiper d'une 

boussole ou d'un appareil GPS. 

 

Chemins à deux sens 

Certaines sections du chemin sont parcourues dans les deux sens. Il s'agit des chemins 

vers les temples 10, 27, 35, 36, 38, 44, 45, 60, et des temples Bekkaku 1, 3, 7 et 20. Dans 

ces cas, il est possible de demander à votre auberge de conserver vos bagages le temps de la 

visite au temple pour voyager plus léger, sans oublier une marque de remerciement pour la 

personne qui aura gracieusement accepté de les garder. 

 

Envois express 

Lors de l'entrée sur le territoire japonais, beaucoup de pèlerins ont des bagages en plus 

de ce dont ils auront besoin pendant le pèlerinage. Il n'est pas réaliste de porter ces bagages 

pendant le pèlerinage. 

On peut envisager de laisser ces bagages à la première auberge pour les récupérer plus 

tard quand on y retourne, mais aussi de les envoyer à l'auberge dans laquelle on passera la 

nuit d'ici 4 ou 5 jours, en répétant ceci. Les services de courrier express prennent les paquets 

le soir et tant que la destination reste dans Shikoku, les livrent le lendemain dans la matinée. 

Vous pouvez demander des formulaires d'envoi à votre auberge (envisagez 1 000 ¥ par 

valise environ).  

 



24 

9. L'hébergement 
 

Introduction 

Les cartes de crédit peuvent être utilisées dans de 

nombreux lieux à l'exception des minshukus, ryokans 

et temples. 

Pour les auberges éloignées de la route, vous 

pouvez demander s'il est possible qu'on vienne vous 

chercher. 

Dans les bains communs, pensez aux autres 

clients et ne rentrez jamais dans la baignoire commune 

sans vous être lavé. D'une manière similaire, ne mettez 

jamais la serviette qui vous a servi à vous laver dans la 

baignoire commune. 

Dans les ryokans et les minshukus, le 

petit-déjeuner est en général servi à partir de 6˚h en été 

et 7˚h en hiver. Le dîner est en général servi à partir de 

18˚h˚30. 

Aussi bien le matin que le soir, les repas sont 

traditionnels, à base de riz blanc, de poison, avec des légumes salés et une soupe de miso. Si 

vous êtes végétarien, si vous préférez le pain ou si vous ne voulez pas de poisson, il est 

préférable d'en informer l'auberge à la réservation. Il est possible qu'elle puisse vous 

proposer un autre menu. Le petit-déjeuner traditionnel est souvent composé de riz blanc sur 

lequel on casse un œuf frais qu'on mélange ensuite avec du shoyu. N'hésitez pas à demander 

à ce que l'œuf soit cuit si vous le préférez ainsi. Les œufs au Japon sont comestibles crus. 

On retrouve cette manière de manger dans le sukiyaki où l'on plonge un œuf cru dans 

l'ensemble. 

Remarque : on dit que le pèlerinage est né des croyances des cultures littorales. Les 

auberges qui bordent le circuit proposent souvent des repas à base de poisson et de fruits de 

mer. 

Les temples ou auberges familiales servent en général le dîner à 18˚h˚30. Arriver 

autour de 17˚h pour être à l'heure pour le repas. 

Dans les deux cas, même si ce sont des lieux d'hébergement, le lieu a un rythme de vie 

qui demande considération de la part du pèlerin. 

On trouve de plus en plus de pèlerins étrangers même dans les auberges qui ne peuvent 

communiquer dans une autre langue que le japonais, mais celles-ci réussissent néanmoins à 

transmettre les informations nécessaires au sujet du bain, des toilettes, de la lessive ou 

encore des repas. 

 

Réservations 

Les temples offrent des informations en japonais concernant les auberges et hôtels à 

leur proximité. Le temps de préparation du dîner demande que vous réserviez au plus tard à 

midi pour le soir même à l'aide des informations publiées dans les guides. Pour les auberges 

individuelles en particulier, il est possible que les responsables soient à l'extérieur pour 

Minshuku 

Un dîner dans une Minshuku typique 



25 

vaquer à leurs occupations et qu'il n'y ait personne pour prendre le téléphone hors des heures 

d'accueil. 

Le nombre de pèlerins augmente considérablement quand la saison se prête au 

pèlerinage. La veille des week-ends et jours fériés, lors des festivals et autres événements 

locaux, les auberges alentour risquent d'être pleines. Pour éviter les problèmes, voici 

quelques idées : 

1) Demander s'il y a des chambres à partager. 

2) Réserver 2-3 jours à l'avance 

3) Prendre le train ou le bus jusqu'au lieu le plus proche où des auberges sont disponibles 

et faire l'aller-retour. 

 

Conseils pour la réservation 

1) De nombreux minshukus et auberges ne peuvent communiquer en anglais. Utilisez les 

phrases à la fin du guide comme référence. Les autres lieux d'hébergement en général 

peuvent utiliser l'anglais dans une certaine mesure. 

2) Demandez aux responsables de votre auberge d'effectuer la réservation pour vous pour 

la prochaine auberge. 

3) Certains pèlerins étrangers qui ne peuvent utiliser leur portable au Japon demandent 

aux pèlerins japonais rencontrés en route d'effectuer la réservation à leur place avec 

leur téléphone. 

 

L'auberge va effectuer des préparatifs pour votre arrivée : repas, bain..., En cas 

d'annulation inévitable, soyez sûr de communiquer celle-ci à l'auberge le plus rapidement 

possible. Il est possible qu'on vous demande des frais d'annulation ou qu'on vous en 

exempte, mais il faut toujours prévenir en cas d'annulation. 

De nombreux pèlerins étrangers qui n'ont pas de téléphone portable ou qui ne parlent 

pas le japonais hésitent parfois à faire l'effort d'annoncer une annulation, mais n'oubliez 

jamais qu'en cas de voyage en groupe c'est tous les repas préparés qui sont alors gaspillés. 

À l'inverse, demander un hébergement sans avoir fait de réservation est tout aussi 

gênant. 

En cas de retard important, faites l'effort de contacter l'auberge. Vos hôtes vous 

attendent. Si vous n'arrivez pas à l'heure prévue, ils peuvent s'inquiéter, songer à appeler la 

police en imaginant que vous avez eu un accident. 

 

Types d'hébergement 

On considère qu'il existe en général cinq 

types d'hébergement : les minshukus, les ryokans, 

les hôtels d'affaires, les hôtels normaux et les 

temples. Cependant, la différence entre 

minshuku et ryokan ainsi que celle ente hôtels 

d'affaires et hôtels normaux est ténue. 

À part quelques minshukus, la plupart 

mettent à votre disposition une serviette et un 

Temples 



26 

sèche-cheveux pour le bain, des vêtements d'intérieur, une brosse à dents et un rasoir jetable, 

du thé. 

Hôtels Hôtels de types occidentaux. Sans repas, avec lit et douche individuelle 

Hôtels d'affaires 
Les chambres et les salles sont plus petites que les hôtels, le prix 

inférieur. Sans repas, avec lit et douche individuelle 

Ryokan 

Un service supérieur aux minshukus, c'est l'hébergement traditionnel 

japonais. Selon la cible de l'établissement (pèlerins ou touristes), les 

prix se divisent en deux zones. Les ryokans qui visent en particulier les 

pèlerins sont de plus petite taille et offrent un service et un tarif 

équivalent aux minshukus. Dîner et petit-déjeuner, futon, bain commun 

Minshuku 

En général de petite taille, familiaux, à proximité des temples. Étant 

tenus par des familles, ils sont soumis à leur vie sociale et peuvent 

fermer de manière irrégulière. Dîner et petit-déjeuner, futon, bains 

communs 

Temples 

Auberges tenues par les temples, 

avec pour cible essentiellement les 

groupes de pèlerins, peuvent 

accepter des individus si la place le 

permet. En plus de la lecture des 

sutras tôt le matin ou après le dîner 

(« otsutome »), il est également 

possible de participer au sermon 

bouddhiste, et de voir de près les 

statues et autres trésors du temple. 

Deux repas par jour, bain commun, 

ouvertes toute l'année 

 

Refus de logement 
Nous sommes au regret de vous annoncer qu'il est possible que vous puissiez faire face 

à un refus de logement sans conditions préalables, quand vous appelez les petites ryokan 

(auberges typiques japonaises) ou minshuku (chambres d'hôtes japonaises) pour effectuer 

une réservation, lorsque la personne se rend compte que vous êtes étranger. 

Nous pouvons expliquer plusieures raisons pour cette cause: il peut être un "fardeau" 

pour les hôtes lorsqu'ils accueillent un client qui auraient des problèmes de communication 

avec eux, ou bien quand ils sont dans une situation difficile à ne pas savoir quoi servir lors 

du repas. C'est un fait infiniment honteux de la part des personnes qui accueillent des clients 

comme nous-même, ou bien pour l'île de Shikoku, connue pour avoir le plus grand 

"sentiment d'hospitalité" par rapport aux autres régions du Japon, représentant 

l'"Omotenashi", ce dernier en japonais. Cependant, il est vrai également que chaque individu 

a sa manière de penser, et elle se diffère dépendant de la personne. Merci pour votre 

compréhension et veuillez agréer nos sincères salutations distinguées. 

 

 

 

Prière tôt le matin au 75ème site sacré 



27 

Autres hébergements 

 

Tsuyadō 

Certains temples offrent un espace gratuit pour passer la 

nuit, appelé « tsuyadō ». À part l'espace pour dormir ni futon ni 

équipement ne sont fournis. 

En guise de conseil, il est préférable de s'enquérir de la 

présence de ces tsuyadō auprès d'autres pèlerins ou de 

demander au temple directement en fin d'après midi. Une fois 

arrivé au temple, demandez de préférence après 16˚h. Le 

tsuyadō est un espace réservé au repos. Il est interdit d'y faire 

du feu et si vous devez manger, assurez-vous d'avoir fait tous 

les préparatifs à l'avance. 

 

Zenkon'yado 

Les zenkon'yado sont offertes par les habitants à 

titre gracieux, soit gratuitement, soit à un tarif très peu 

élevé. Demandez des informations au temple, ou 

comme pour le tsuyadō, aux pèlerins que vous 

rencontrerez. La plupart des zenkon'yado n'acceptent 

pas de réservation, mais celles qui en demandent sont 

indiquées dans le Shikoku Japan 88 Route Guide. Les 

lieux doivent bien sûr être tenus propres. 

 

Une remarque personnelle au sujet de tsuyadō et zenkon'yado 

J'ai pu confirmer l'existence de tsuyadō dans près de 20 temples, mais j'ai préféré ne 

pas révéler leurs noms, car les temples préfèrent ne pas y héberger les pèlerins. Les raisons 

en sont les suivantes. Ces lieux ne sont pas reconnus légalement comme des lieux 

d'hébergement, il est difficile d'y prévenir les actes criminels et l'on n'y est jamais à l'abri 

d'un incendie. Le tsuyadō était à l'origine conçu pour les rituels bouddhiste et leur nom vient 

de la veillée (tsuya) qu'on faisait lors de funérailles. À Shikoku, le tsuyadō est seulement 

mis à disposition des pèlerins pauvres. 

Avec les réseaux d'information et internet, on trouve aujourd'hui partout que les 

temples offrent des hébergements gratuits, mais c'est une interprétation erronée de la 

fonction du tsuyadō. 

À ce titre, les zenkon'yado ressemblent au tsuyadō. 

Il s'agit d'individus bénévoles et charitables qui ont à cœur d'aider les pèlerins et qui 

pour ce faire ont créé des espaces d'hébergement avec leurs économies. Les voisins 

n'apprécient pas forcément le passage d'inconnus qui ne restent qu'une nuit et repartent le 

lendemain. On trouve cependant des pèlerins qui vont critiquer un lieu pour le manque 

d'électricité, ou d'eau courante, ou parce qu'un futon n'était pas propre. 

Je vous demande donc de respecter les bonnes manières quand vous ferez l'usage de 

ces lieux et de montrer au propriétaire la gratitude qu'il se doit. Les pèlerins qui utilisent les 

Tsuyadō 

Zenkon'yado 



28 

zenkon'yado sont invités, dans l'esprit des moines mendiants, à faire une prière pour le 

propriétaire et sa famille. 

La situation de ces tsuyadō et zenkon'yado est tellement délicate qu'ils peuvent fermer 

du jour au lendemain. Je souhaite que cette culture de gentillesse pour son prochain qui est 

au cœur du pèlerinage continue à prospérer et la raison pour laquelle je ne publie pas ces 

informations est que je ne souhaite pas voir d'abus de la part de pèlerins. 

 

Dormir dehors 

La loi n'autorise pas le camping hors des lieux désignés à cet effet, mais on trouve un 

grand nombre de pèlerins qui dorment dehors dans des espaces propices au camping. Ces 

lieux sont, dans l'ordre de facilité d'utilisation, les campings autorisés, lieux de repos pour 

pèlerins, aires de repos au bord des routes, plages, bords de rivières, jardins publics, parking 

des temples ou sanctuaires, etc. Il est cependant nécessaire de demander l'autorisation soit 

au responsable de l'espace, soit à une personne habitant à proximité. Par ailleurs, les aires de 

repos étant à proximité des grandes artères, l'animation est constante pendant toute la nuit. 

Si la personne avec qui vous négociez ne semble pas apprécier votre proposition, il est de 

bon ton d'abandonner. Pour les habitants, de nouveaux pèlerins arrivent chaque jour. Pour le 

pèlerin qui vous suit, n'oubliez jamais de ramasser vos déchets, n'endommagez pas les 

installations, ne parlez pas à voix haute, et d'une manière générale ne dérangez pas vos 

voisins. On trouve parfois des panneaux indiquant une interdiction de camper (« キャンプ

禁止 ») dans un lieu où les habitants ont par le passé sûrement été victimes de pèlerins 

nonchalants. 

Si vous souhaitez dormir dehors, vous pouvez attendre après 8˚h que les habitants 

soient rentrés chez eux pour installer votre matériel et être sûr que vous avez tout rangé et 

que vous êtes partis avant 6˚h, à l'abri des regards. 

Même si vous envisagez le pèlerinage de cette manière, il est toujours bon de passer 

une nuit en auberge pour faire sa lessive, avoir un sommeil plus profond, entretenir son 

équipement et se rafraîchir d'une manière générale. 

Votre équipement devra inclure au moins une tente si vous choisissez de dormir dehors. 

On voit des pèlerins sans tente et avec seulement un sac de couchage qui passent la nuit 

dans des cabanes et qui évitent la rosée sous les auvents des supermarchés, mais cela 

implique que dès le commencement de leur pèlerinage ils envisagent de dépendre du bon 

vouloir d'autres. L'idée du pèlerinage est que pour être capable d'aider les autres il faut 

s'améliorer, et que si l'on dépend trop de l'autre cela sera plus difficile. 

Il faudrait faire attention que votre corps n'ait pas froid pendant la nuit au cas où vous 

feriez du camping en plein air. Si vous attrappez un rhume, cela influencera votre plan dès 

le lendemain. En plus, une fois refroidi des articulations comme des genoux pourrait 

provoquer des douleurs articulaires. 



29 

Aujourd'hui on trouve des tentes, des sacs de 

couchage et matelas légers, compacts et très 

fonctionnels, et même si leur prix est relativement 

élevé, leur utilisation fréquente lors du pèlerinage 

assurera le retour sur cet investissement. 

 

Interdiction de camper 



30 

10. Informations sur le voyage 
 

Appels internationaux 

Avec la diversification des moyens de communication, on trouve des cartes d'appel à 

l'international peu chères et très pratiques d'emploi pour les visiteurs qui séjournent jusqu'à 

un mois au Japon. Ces cartes prépayées permettent d'effectuer des appels à partir de 

téléphones fixes, de téléphones portables, de cabines publiques, en suivant les indications 

données dans leur manuel. Les services proposés varient selon les fournisseurs. On trouve 

aussi ce genre de carte en vente dans les aéroports ou les distributeurs présents dans les 

supérettes. 

 

Appels au Japon 

Ils sont utiles pour effectuer la réservation de votre nuit suivante ou pour annoncer 

votre heure d'arrivée. Cependant, le développement des téléphones portables a encouragé la 

réduction des cabines de téléphone publiques que l'on trouve essentiellement dans les 

mairies, les gares ou les aires de repos. Vous pouvez également consulter ce site pour avoir 

plus d'informations. http://www.ntt-west.co.jp/ptd/map/ (site en japonais)) 

Les cabines téléphoniques utilisent des pièces de 10 ¥, 100 ¥ ou des cartes de téléphone 

(les pièces de 10 ¥ sont conseillées). On peut acheter des cartes de téléphone dans la plupart 

des supérettes. 

Il est possible d'appeler gratuitement la police (110) ou les pompiers (119), mais 

l'opérateur étant japonais il vous faudra l'aide d'une personne à proximité. Si vous demandez 

à votre hôte, il est possible qu'il vous prête le téléphone de l'auberge. 

 

Wifi public gratuit 

Les réseaux gratuits de wifi se développent très rapidement. La plupart des hôtels, 

cafés, supérettes, établissements publics, et les hébergements en dehors des minshukus et 

temples en sont équipés. 

Les principaux services sont : 

･ Free Spot : http://www.freespot.com/users/map_e.html (site en anglais) 

･ Seven Eleven : http://7spot-info.jp/guidebook/ 

･ Family Mart : http://www.family.co.jp/services/famimawi-fi/index.html (site en japonais) 

･ LAWSON : http://www.lawson.co.jp/service/others/wifi/lang/en.html (site en anglais) 

 

Autres (login requis)  

･ Tokushima-wifi : http://tokushima-wifi.jp/ 

･ Ehime Free wifi : http://www.ehime-wifi.jp/ 

･ Kagawa wifi : https://www.my-kagawa.jp/wifi?lang=jp 

 

Chaque site web indique les sites où le wifi est accessible. 

Les lieux d'hébergement ont parfois des PC en accès libre dans les halls d'entrée ou des 

câbles LAN dans les chambres. 

On peut aussi louer des routeurs wifi ou des téléphones portables dans les aéroports. 

 

http://www.freespot.com/users/map_e.html
http://7spot-info.jp/guidebook/
http://www.family.co.jp/services/famimawi-fi/index.html
http://www.lawson.co.jp/service/others/wifi/lang/en.html
http://tokushima-wifi.jp/
http://www.ehime-wifi.jp/
https://www.my-kagawa.jp/wifi?lang=jp


31 

Cartes SIM prépayées ou louées 

On peut en acquérir dans les aéroports de Narita, Haneda, Chūbu, Kansai entre autres, 

on trouve également des distributeurs automatiques de cartes SIM. N'hésitez pas à vous 

informer aux comptoirs d'information des aéroports. Les magasins de produits électroniques 

des grandes villes telles que Tōkyō ou Ōsaka en proposent également. 

 

Location de routeur wifi 

On peut en louer de deux manières différentes. 

1) Faire une réservation avant l'entrée sur le territoire japonais et le réceptionner à l'aéroport. 

2) On en trouve en location dans les magasins des aéroports de Narita, Haneda, Chūbu,  

Kansai et Takamatsu. La première solution est légèrement plus coûteuse. 

 

Informations locales 

La route du pèlerinage est indiquée par des panneaux bilingues la plupart du temps (les 

routes de montagne n'en sont pas équipées). Des groupes de bénévoles entretiennent des 

panneaux en japonais, mais la plupart d'entre eux consistant en panneaux fléchés, ils sont 

largement suffisants. 

 

Sécurité, objets perdus 

Le Japon est un pays on l'on peut voyager à pied en relative sécurité et l'on trouve 

fréquemment de jeunes femmes seules sur la route du pèlerinage. 

Le pèlerinage est l'occasion, bien plus souvent qu'une marche normale, d'un déballage 

de ses affaires sur le chemin. Bien faire attention à ne pas oublier ses affaires. 

Lorsque vous quittez l'auberge, après avoir déposé votre sutra, quand vous refaites vos 

bagages, mais aussi au déjeuner, ou à la pause, quand vous ouvrez vos paquets, autant 

d'occasions d'égarer vos affaires où il vous faudra prendre particulière garde. Pour réduire 

les risques de pertes importantes, conservez votre argent et vos cartes séparément. 

Il y a quantité d'objets oubliés dans les auberges et les temples (des bâtons de pèlerin, 

portefeuilles, téléphones portables, guides, cartes, etc.) 

Les portefeuilles ou téléphones portables seront déclarés à la police et vous avez de grandes 

chances de les retrouver. N'oubliez pas d'inscrire votre nom et vos coordonnées sur vos 

objets de valeur ou sur votre sac. 

Au Japon, le risque de se voir voler ses bagages est considérablement plus faible que 

dans tous les autres pays du monde, mais le risque d'être prit dans une catastrophe naturelle, 

Panneaux 



32 

dans un accident ou d'être victime d'un acte criminel n'est jamais zéro. Il est aussi important 

de ne pas perdre la santé pendant le pèlerinage. 

C'est un voyage où toute la responsabilité échoit sur le pèlerin et lui seul. 

 

Maladie, blessure, Assurance voyage 

Tomber malade durant le voyage à l'étranger est très inquiétant. En cas de maladie 

légère, vous guériez une maladie en vous tenant tranquille, mais malheusement, il pourrait y 

avoir des maladies et des blessures graves à couse desquelles vous aurait besoin de voir un 

médecin. 

Si vous attrapez la grippe, vous serez isolé dans un délai d'une semaine. Il est possible 

que vous vous fracturiez en tombant. J'ai vu des pèlerins étrangers qui chancelaient à cause 

de la fièvre et du froid corporel pendant la nuit durant le camping en plein air du pèlerinage. 

Les frais médicaux à l'hôpital coûtent-t-ils combien? Faut-il changer le projet de voyage? Il 

vous arriverait des inquiétudes inutiles. Par exemple, il est probable que les frais médicaux 

coûtent plus de 10 milles yens en une fois de consultation pour des étrangers sans assurance. 

Je vous propose donc d'adhérer à l'assurance voyage à l'étranger. Si vous ne vous abonneriez 

pas l'assurance, vous devriez payer les frais médicaux très cher même une maladie légère. 

Or, il se peit que vous payiez provisoirement les frais médicaux en vous-même selon d'une 

sorte de l'assurance au cas où vous voyiez un médecin. 

Dans le cas où vous voyiez un médecin, je vous conseille un grand hôpital autant que 

possible, qui a beaucoup d'expériences dans des cas simillières, il faut cependant que vous 

vous prépariez à consacrer tout une journée de l'attente à la cousultation dans un grand 

hôpital. 

Je vous recommende également de demander un conseil pour un hôpital aux Japonais 

aux alentours. En cas d'urgence, vous pourrez aussi leur demander d'appeler une ambulance. 

 

○Initiatives médicales par l'office national du tourisme japonais (JNTO)  

・Guide du centre hospitalier 

・Liste de l'établissement hospitalier qui est capable d'accueillir des touristes étrangers 

http://www.jnto.go.jp/eng/arrange/essential/emergency/mi_guide.html 

 

・Guide d'utilisation de l'institution médicale et la feuille de conversation en indiquant 

avec le doigt(PDF) 

http://www.jnto.go.jp/eng/arrange/essential/emergency/pdf/guide_eng.pdf 

Vous pouvez aussi profiter de la feuille de conversation en indiquant avec le doigt pour 

acheter des médicaments. 

 

○Assurance de dommages à l'étranger à laquelle des touristes étrangers 

peuvent adhérer 

1) Sompo Japan Nipponkoa 

 https://travelins.sjnk.jp/?code=15131 (englais, chinois, coréen) 

Conditions principales pour l'adhésion 

・Moins de 30 jours de dureés de la date d'entrée au japon à la date de départ du Japon 

・Après d’entre au Japon, remplir les formalités par personnellement 

http://www.jnto.go.jp/eng/arrange/essential/emergency/mi_guide.html
http://www.jnto.go.jp/eng/arrange/essential/emergency/pdf/guide_eng.pdf
https://travelins.sjnk.jp/?code=15131


33 

・Règlement effectué uniquement par carte de crédit 

Teneur principale du contrat 

・Service d'arrangements du centre hospitalier 

・Seivice d'interprétation au centre hospitalier 

・Service de traitement sans nécessité d'espèces 

 

2) Japan Travel Insurance 

 http://www.manolin.jp/theme223.html (englais, chinois, coréen) 

Conditions principales pour l'adhésion 

・Moins de 31 jours de durée de l'assurance 

・Possibilité d'adhésion à l'âge de 18 ans à 69 ans 

・Règlement effectué uniquement par carte de crédit 

Teneur principale du contrat 

・Seivice d'interprétation au centre hospitalier 

・Service de traitement sans nécessité d'espèces 

・Service de transfert dans le pays d'origine 

 

3) VIVA VIDA 

 http://www.vivavida.net/  (multilangue) 

Caractéristiques principales 

・Possibilité d'adhésion pour moins de 16jours du forfait à l'âge d'1 ans à 65 ans 

・Possibilité d'adhésion pour plus de 17 jours du forfait à l'âge de 15 ans à 55 ans 

・ Les frais médicaux effectués provisoirement à la place seront remboursés plus tard 

・Contracter avant d'entrer au Japon 

 

Autres 

Les pourboires dans les auberges et restaurants ne sont pas nécessaires, car ils sont 

inclus dans le tarif. 

http://www.manolin.jp/theme223.html
http://www.vivavida.net/


34 

11. L'équipement du pèlerin 

 

Il n'y a pas de règle stricte en ce qui 

concerne la tenue et l'équipement du pèlerin. Les 

personnes qui ne sont pas sensibles au style 

traditionnel peuvent librement adopter un style 

personnel. 

Cependant, le costume du pèlerin vous 

permet d'être reconnu en tant que pèlerin. Les 

gens vous accepteront, ils vous montreront le 

chemin et ils se montreront attentifs. Le 

vêtement blanc vous permet aussi de vous sentir 

dans une autre peau. Il est possible de s'équiper 

dans le premier temple le Ryōzenji, mais tous 

les temples ont à proximité des magasins 

d'articles bouddhistes qui vous permettront de 

vous équiper librement le long du chemin. 

On peut considérer que le minimum nécessaire est le bâton de pèlerin, le carnet de 

pèlerinage et la tenue blanche. 

Le bâton de pèlerin (kongōzue), le chapeau de bambou (sugegasa) et la tenue blanche 

(hakui) sont le symbole de ce voyage de réincarnation et représentent également le costume 

du mort. 

De nombreux Japonais mettent un carnet de pèlerinage complet, un bâton de pèlerin et 

une tenue blanche dans le cercueil de leur proche, ou dans le leur, pour aider dans le passage 

vers la Terre pure d'Amida. 

N'oubliez pas d'inscrire votre nom et vos coordonnées sur votre équipement en tant que 

pèlerin. 

 

Le bâton de pèlerin 

À partir de 1 000 ¥ 

Il représente Kōbō-Daishi et guide le pèlerin, c'est l'objet le plus 

sacré. Par le passé, on l'utilisait pour indiquer la tombe des personnes 

décédées sur le pèlerinage. 

Beaucoup de bâtons sont en cèdre, d'autres sont en cyprès ou en 

chêne. La partie supérieure représente la forme du Gorintō Shingon, 

une pagode bouddhiste qui exprime la vision bouddhiste du monde. 

On y retrouve fréquemment 5 caractères sanskrits, à partir du bas : la 

terre, l'eau, le feu, le vent, le ciel. Dans le bouddhisme ésotérique 

japonais, le gorintō représente aussi Dainichi Nyorai, le plus haut 

Bouddha, et il vous relie ainsi à Kōbō-Daishi. Le gorintō a la même signification que la 

sotoba utilisée dans les rites funéraires. Sous cette section, on trouve la phrase sacrée 

« Namu Daishi Henjō Kongō » et les mots « Dōgyō Ninin ». Les quatre côtés du gorintō 

représentent les dōjōs spirituels (lieux d'entraînement) franchis par le pèlerin Hasshin, 



35 

Shugyō, Bodai et Nehan. La partie supérieure du bâton est ainsi la partie la plus importante 

et est en général recouverte. 

Bien sûr, le bâton est aussi utilisé pour la marche et pour se protéger des serpents et 

autres animaux sauvages, mais n'oubliez pas qu'il représente Kōbō-Daishi lui-même et 

manipulez-le toujours avec respect. La manière traditionnelle de l'utiliser est de mettre ses 

mains ensemble en gasshō et de le remercier pour le chemin à parcourir lorsque vous partez 

le matin. Quand vous arrivez à l'auberge le soir, la première chose à faire est de le laver et 

de le remercier pour la journée passée. 

Selon les légendes du pèlerinage (voir la légende du temple bekkaku 8) Kōbō-Daishi 

dort parfois sous les ponts. Lorsque vous franchissez un pont, il faut éviter de poser le bâton 

sur le sol pour ne pas le déranger. 

Après une longue marche, l'extrémité va s'abîmer. Il est de coutume de ne pas utiliser 

d'outils pour le réparer, mais de laisser la friction de la route s'en charger. Telles sont les 

traditions associées à l'usage du bâton. 

Même si le bâton symbolise Kōbō-Daishi, de nombreux pèlerins l'oublient après avoir 

obtenu leur tampon au temple. La plupart des pèlerins laissent leur bâton en offrande au 

temple 88 de Ōkuboji après avoir fini leur pèlerinage, mais comme ce bâton a été leur plus 

fidèle compagnon de voyage, il est recommandé de l'emporter avec soi. L'offrande est 

payante (1 000 ¥). 

Le bâton est un instrument de marche, mais c'est aussi un support spirituel. Chaque 

pèlerin a un rapport personnel à son bâton. Certains pèlerins utilisent également un bâton de 

randonnée. 

Les guides professionnels (sendatsu) utilisent une cane ronde vermillon appelée 

shakujyō pour représenter Kōbō-Daishi. Au sommet de cette cane se trouvent des anneaux 

de métal qui font un bruit caractéristique à chaque fois que la cane touche le sol. Ceci 

contribue à se débarrasser du bonnō (les désirs matériels qui nous empêchent de progresser 

sur notre chemin spirituel) et est aussi efficace pour amener le porteur à l'illumination. 

 

Chapeau de bambou (susegasa) 

À partir de 1 500 ¥ 

Il sert de pare-soleil, mais aussi de parapluie grâce à 

sa couverture plastique amovible. Il n'est pas nécessaire 

de se découvrir lors de la prière, dans un temple ou devant 

un moine (des manuscrits du 17e siècle indiquent 

cependant qu'il faut le retirer). Historiquement parlant, le 

chapeau sert de cercueil, une fois placé sur le corps, quand 

le pèlerin est décédé. 

Les six termes suivants sont inscrits sur le susegasa. 

Les quatre premiers sont les « shiku no satori », les quatre phrases de l'illumination. 

• « 迷故三界城 » Mayou ga yueni sangai wa shiro nari 

Perdu et confus, les trois mondes deviennent une prison 

• « 悟故十方空 » Satoru ga yueni jippō wa kū nari 

Dans l'illumination, tout est vide 



36 

• « 本来無東西 » Honrai mu tōzai 

Dans l'essence il n'y a ni est ni ouest 

• « 何処有南北 » Doko aru nanboku 

Où sont donc le nord et le sud ? 

 

On trouve aussi : 

• « 同行二人 » Dōgyō Ninin 

Tous les deux, dans le voyage (ou dans la pratique) 

 

Ainsi que le caractère sanskrit pour Kōbō-Daishi.  

 

Les quatre phrases de l'illumination sont à la fois un avertissement pour les pèlerins qui 

doivent dépasser ce monde à travers leur pratique ascétique ainsi que leur détermination à 

accomplir ceci en faisant un avec la nature et en refusant de séparer le monde en quatre 

directions. 

« 迷故三界城 » Mayou ga yueni sangai wa shiro nari 

Dans la vie quotidienne, les trois mondes (monde du désir, monde de la forme, monde 

du sans forme) sont la source de tiraillements sans fin. Ces tiraillements causent la perte du 

soi et la création arbitraire de murs autour de soi. 

« 悟故十方空 » Satoru ga yueni jippō wa kū nari 

L'ascèse spirituelle permet de s'éloigner de ces égarements et de dépasser aussi bien le 

soi que l'univers entier pour arriver à la tranquillité.  

« 本来無東西 » Honrai mu tōzai 

Dans l'état de l'enfant qui vient de naître, il n'y a ni est ni ouest, l'être devient un point 

au sein de l'univers. 

• « 何処有南北 » Doko aru nanboku 

Il n'y a ni nord ni sud, où l'on ne s'attache pas aux biens matériels. On laisse derrière 

soi ses exigences, on abandonne ses doutes, devant soi, le monde s'ouvre et c'est à nous de le 

traverser en toute sérénité pour finalement parvenir à l'état de Bouddha. 

 

Quand vous portez le chapeau, assurez-vous d'avoir le caractère représentant 

Kōbō-Daishi à l'avant. Les autres caractères ont vu leur position changer dans l'histoire du 

pèlerinage. Le caractère pour Kōbō-Daishi, à Shikoku, a également pour signification l'est, 

qui est la direction de Tokushima où commence le pèlerinage. 

La cordelette qui retient le chapeau n'est pas très robuste, pensez à la renforcer pour les 

jours venteux. 

Essayez le chapeau quand vous l'achetez pour vérifier que votre sac à dos ne gêne pas son 

port. 

Des pèlerins qui ont fait le pèlerinage plusieurs fois portent un chapeau conique comme 

l'aurait porté Kōbō-Daishi. 

 

Tunique et veste (Hakui et Oizuru) 

On peut obtenir un hakui à partir de 2 100 ¥ et un oizuru à partir de 1 700 ¥. 



37 

Ces vêtements 

symbolisent la pureté du 

pèlerin et sa préparation à la 

mort, sachant qu'il peut ne pas 

revenir du pèlerinage. On porte 

en général le oizuru sur le 

hakui. Certains pèlerins 

reçoivent les tampons du 

temple sur leur hakui et en portent donc un second à cet effet. Ce hakui (han'i) ne pourra pas 

être lavé. Pensez à le garder propre. Un han'i complet est un trésor familial. Il sera porté par 

le mort lors de ses funérailles. 

Vous pouvez vous faire imprimer le mantra du Komyō au temple de Kan'onji (N 16) 

pour 1 500 ¥. 

 

Juzu (ou mala, nenju) 

À partir de 2 000 ¥ 

C'est l'accessoire bouddhiste le plus utilisé par les Japonais. 

La forme dépendra de la secte bouddhiste et pour le pèlerinage 

de Shikoku celui du bouddhisme Shingon sera utilisé. Quand 

vous le tenez et que vous mettez vos mains ensemble pour prier, 

devant le Bouddha, les désirs qui vous empêchent de progresser 

sur votre chemin spirituel s'évanouissent. Tenez le juzu en le 

faisant passer sur le majeur de la main droite et l'index (le 

majeur fait également l'affaire) de la main gauche. La boucle 

principale est ainsi entre vos mains. Frottez vos mains en gasshō 

de manière suffisamment vigoureuse pour que la friction des 

perles émette un son. 

 

Osamefuda et fudabasami (sac) 

À partir de 100 ¥ pour 100 osamefuda 

Inscrivez votre adresse, votre nom et votre vœu au 

dos. Offrez-les au temple principal et au daishi-dō dans 

les boîtes posées à cet effet. On les offre aussi en 

remerciement de l'accueil reçu, mais aussi entre pèlerins 

en guise de carte de visite. Il est aussi possible de les créer 

soi-même au lieu de les acheter. 

On dit sur Shikoku que les osamefuda données à une auberge vont la protéger contre 

les désastres. À une époque, le pèlerinage avait pour objectif non pas de collecter les 

tampons dans son carnet de pèlerinage, mais d'offrir ces osamefudas. 

Les osamefudas existent en six couleurs différentes. La couleur utilisée dépend du 

nombre de pèlerinages accomplis. Aujourd'hui, on s'accorde sur l'usage suivant : 

Blanc : de 1 à 4 fois 

Vert : de 5 à 7 fois 

Rouge : de 8 à 24 fois 



38 

Argent : de 25 à 49 fois 

Or : de 50 à 99 fois 

Multicolore : plus de 100 fois 

Beaucoup de pèlerins n'utilisent que le blanc pour 

conserver l'esprit de leurs premiers pèlerinages. 

Le fudabasami est un sac qui permet de conserver ses 

osamefudas. Certains types permettent d'y mettre aussi 

bâtons d'encens et bougies. On peut aussi utiliser une 

trousse à crayons. 

 

Carnet de pèlerinage (nōkyōchō), rouleau à tampons 

(kakejiku), Veste à tampons (han'i) 
Les nōkyōchō coûtent à partir de 2 000 ¥, un kakejiku à partir de 

12 000 ¥ (à partir de 30 000 ¥ pour l'accrochage) 

Le tampon qu'on reçoit comme preuve du passage au temple et 

composé d'une calligraphie et de multiples sceaux à l'encre rouge. 

On peut recevoir ce tampon aussi bien sur le kakejiku que sur le 

nōkyōchō. Une fois le kakejiku complet, il pourra être accroché à 

un mur dans la maison. 

Pour le han'i, il n'y a pas de calligraphie. 

Les vols de kakejiku presque complets sont en recrudescence. 

Faites-y très attention. Un kakejiku complet a une très grande 

valeur. 

Les nōkyōchōs et osamefudas sont des matériaux de grande 

importance pour étudier l'histoire du pèlerinage. 

 

Wagesa 

À partir de 1 200 ¥ 

Une étole qui symbolise les robes des moines (kesa) et qui indique la 

dévotion de son porteur. On la porte lors des prières au temple, mais on doit la 

retirer au moment des repas ou quand on va aux toilettes. 

Le kesa a pour origine les vêtements que portait Shakyamuni lors de son 

ascèse. Il représente un bout de tissu qui a constamment été recousu. 

À l'origine, le wagesa était en forme de boucle reliée à deux extrémités. Ce 

qu'on appelle le wagesa sur Shikoku est une bande de coton reliée à ses deux 

extrémités à l'aide d'une corde et a pour appellation «˚hankesa˚» ou demi-kesa. 

 

Kyōhon (livre des sutras) 

À partir de 300 ¥ 

Le livre contient le sutra du cœur (le Hanya Shingyō) et tous les autres 

sutras chantés dans les temples. Lorsque vous chantez le sutra, même si vous 

vous en souvenez par cœur, conservez le livre ouvert devant vous pour vous 

assurer que votre chant est suffisamment lent et soigné. 

 

Zudabukuro (sac de moine) 

Nōkyōchō 

Kakejiku 

Wagesa 



39 

À partir de 1 200 ¥ 

Utilisé pour porter le kyohon, les bougies 

(250 ¥ ~) l'encens (300  ¥~), le nōkyōchō et autres 

accessoires du pèlerin. On l'appelle aussi 

« san'yabukuro » et l'on en trouve des versions 

imperméables. 

 

Jirei (clochette) 

À partir de 1 000 ¥ 

Les pèlerins la font sonner quand ils chantent les sutras Le 

son de la cloche est là pour balayer les désirs humains du pèlerin 

(bonnō) et pour purifier son cœur, mais aussi pour servir de 

ponctuation aux chants. 

 

 

 

Accessoires pratiques 

Les pèlerins non japonais auront besoin de beaucoup de 

préparations pour entreprendre cette aventure dans ce pays aux coutumes et à la nature 

inconnues qu'est le Japon. 

Chacun se lance sur le pèlerinage avec une expérience donnée de la randonnée et des 

préférences propres. Il est impossible d'établir une liste des préparatifs nécessaires, mais 

tentons tout de même de proposer les plus recommandés. 

 

Vêtements 

Vous devriez inclure une tenue pour la marche, une pour la pluie, deux ensembles de 

sous vêtements, et si vous campez dehors penser au nécessaire de couchage. Les magasins 

spécialisés en articles de camping proposent des vêtements qui absorbent la transpiration, 

qui sèchent vite et qui sont particulièrement portables, ce qui vous permet d'alléger 

considérablement vos bagages. Il est préférable de porter plusieurs épaisseurs de vêtements 

fins pour pouvoir vous adapter aux variations climatiques. Portez une couche de base, une 

couche intermédiaire et une couche externe et retirez des couches selon les besoins. Si vous 

ne faites pas attention et prenez froid, votre voyage en sera considérablement affecté. 

 

Vêtements de pluie 

En fonction de la saison et de votre expérience, 

plusieurs types de vêtements sont envisageables. Peu de 

sections de route sont particulièrement abruptes, ce qui vous 

permet de vous limiter à un poncho imperméable qui 

recouvrira également votre sac à dos. Associé à un pantalon 

de pluie, vous n'aurez aucun problème. Le poncho est 

pratique dans les moments où vous avez besoin d'ouvrir 

Kyōhon 

Zudabukuro 



40 

fréquemment votre sac et d'en sortir des objets ou de les y ranger. Des vêtements de pluie 

plus sophistiqués seront plus encombrants qu'un poncho, car ils pourront aussi servir de 

vêtement chaud pour campement. 

 

Chaussures 

Sans aucun doute, la partie la plus importante de votre équipement. Prenez tout le 

temps nécessaire pour choisir des chaussures de marche qui vous conviennent et que vous 

portez de manière confortable même en temps de pluie. Les routes étant presque toutes 

pavées ou recouvertes d'asphalte, le choix de vos chaussures aura une influence considérable 

sur votre marche. N'hésitez pas de prendre conseil auprès de spécialistes lors de cet achat. 

 

Chaussettes 

Les points les plus importants sont leur capacité à absorber l'humidité, à sécher 

rapidement et à tenir votre pied. La marche avec des chaussettes mal adaptées est source 

d'ampoules. 

 

Sac 

Utilisez un sac à dos qui corresponde à votre corps. Les sacs de 25 litres sont les 

meilleurs, sauf si vous envisagez de camper, auquel cas il faudra envisager un sac de 40 

litres.  Les différents modèles offrent des expériences différentes de confort de marche. 

Préférez un sac à ceinture abdominale. Les grattements générés par le frottement du sac sur 

le dos sont en partie évités avec un sac qui offre un filet sur la partie en contact avec le 

corps. 

 

Poche de ceinture 

Une petite poche de ceinture est pratique pour porter les petits objets nécessaires lors 

du pèlerinage. Sa présence peut cependant réduire le confort de marche si elle est utilisée en 

combinaison avec un zudabukuro. 

 

Couvre-chef 

N'importe quel couvre-chef adapté à l'extérieur conviendra, mais le chapeau de paille 

du pèlerin avec une couverture pour la pluie est adapté à toutes les conditions climatiques, à 

l'exception des jours extrêmement venteux. 

Il est efficace les jours ensoleillés, car il est large et pour la même raison les jours de pluie. 

 

Parapluie 

Même avec les vêtements de pluie les plus sophistiqués, le climat est chaud et humide 

sur Shikoku, sauf en hiver. 

Avoir à se change fréquemment peut vous ralentir Pour éviter ceci, certains pèlerins 

portent un parapluie pliant dans une poche latérale de leur sac à dos. Le parapluie sera 

particulièrement utile pour les jours où il ne pleut que par intermittence. Mais dans ces 

cas-là, le chapeau de paille avec sa couverture plastique est également suffisant. 

 

Téléphone portable 



41 

Avec toutes leurs fonctions, les smart phones sont très pratiques. On peut les utiliser 

pour obtenir des prévisions météo, pour traduire le japonais en français, pour afficher des 

cartes ou trouver votre position avec le GPS, en plus de passer des appels et de recevoir ou 

envoyer des courriels. 

 

Adaptateurs électriques 

Si vous apportez des équipements électriques avec vous, il sera nécessaire d'avoir les 

adaptateurs adaptés pour les faire fonctionner au Japon. L'ouest du Japon est alimenté en 

100 v de 60 hertz. Les prises sont de type A, (broches plates parallèles) comme celles que 

l'on trouve aux États-Unis. Avant de venir, assurez-vous d'avoir avec vous les adaptateurs 

nécessaires à votre équipement. 

 

Médicaments courants, premiers secours, produits d'hygiène 

Les produits que vous utilisez au quotidien. Vous trouverez ces produits sur la route. Il 

est donc inutile de vous en équiper plus qu'au minimum. Avec quelques connaissances en 

premiers secours vous serez capable de traiter les problèmes les plus courants, parexemple 

bander les articulations douloureuses. 

 

Insectifuges 

Les moustiques sont fréquents d'avril à novembre. Dans les zones montagneuses, vous 

les trouverez autour des ruisseaux, en juillet et août, et leur piqûre peut être très douloureuse. 

Les pharmacies sur le chemin vous proposent plusieurs types d'insectifuges. Il est conseillé 

de vous équiper du produit qui répond à vos besoins. On trouve également des taons en 

juillet-et août en montagne, près des cours d'eau. 

 

Séchoir 

En temps de pluie, il est possible de sécher votre équipement mouillé, vos vêtements, 

vos chaussures et chaussettes à l'auberge. Certaines sont équipées de sèche-linge. Entre avril 

et, mai, les vêtements sécheront pendant la nuit si vous les étendez dans votre chambre, 

cependant un sécheur à main peut être pratique de temps en temps. 

 

Autres accessoires (en fonction des besoins) 

N'oubliez pas de penser aux accessoires suivants : un réveil, un appareil photo, une 

boussole, une lampe de poche, une lampe de chevet, un couteau multifonction, un 

dictionnaire (papier et électronique), votre passeport, une carte d'assurance médicale, un 

portefeuille ceinture ou collier, du papier et des crayons, des maintiens articulaires pour les 

poignets et les chevilles, des gants, de la corde, des piles, des sacs étanches, une couverture 

d'urgence... 

 

Conseils 

Les pèlerins à pied sont encouragés à porter le moins possible de bagages, à cause de la 

distance que vous allez parcourir sur une longue période de temps. Pour les hommes, le 

poids optimal dans votre sac à dos et de quatre à cinq kilos. Pour une femme il est de trois 

ou quatre kilos. Il est préférable de tester les équipements que vous avez achetés avant le 



42 

départ. 

Les pèlerins campeurs peuvent porter plus de dix kilos dans leur sac à dos. 



43 

12. Dans le temple 
 

L'ordre du rituel 

L'ordre est donné à titre indicatif même si c'est l'ordre le plus couramment accepté. 

Tous les actes décrits ici sont des actes bouddhistes. Les personnes d'autres fois ou non 

croyantes ne seront pas refusées au bureau des pèlerins pour recueillir un tampon ou une 

calligraphie. La visite du temple est considérée come plus important que la dévotion à la foi 

bouddhique. 

 

San'mon Un salut devant la san'mon en direction du temple principal. Se purifier des 

pensées impures. 

Mizuya Se laver les mains et se rincer la bouche. Verser de l'eau sur la main gauche, 

puis la main droite, puis dans la main droite et se rincer la bouche. En se 

rinçant la bouche, on purifie le corps entier. Une fois fini, préparer son 

wagesa et son juzu. 

Clocher Faire sonner la cloche une fois pour annoncer sa prière au honzon. Faire 

sonner la cloche après la prière (modorigane) est considéré comme de 

mauvais augure. 

Temple 

principal 

Offrir une bougie et trois bâtons d'encens (passé, présent, futur). La bougie 

doit être placée vers le fond pour laisser de la place au pèlerin suivant. Faire 

sonner la waniguchi une fois pour annoncer sa prière au honzon. Mettez un 

osamefuda dans la boîte posée à cet effet. Si vous faites une offrande de 

monnaie, placez vos mains en gasshō et chantez le sutra du cœur. 

On commence par chanter le Hanya Shingyō dans le temple principal, suivi 

par les mantras spécifiques au lieu, puis par le Gohōgō (Namu Daishi Henjō 

Kongō). Bien sûr, ceci n'est pas obligatoire et vous pouvez vous limiter à 

mettre les mains ensemble et à vous recueillir. Au fil du pèlerinage, vous 

allez vous habituer aux chants et vous serez probablement capable de chanter 

comme les autres pèlerins. 

L'offrande en pièces de monnaie ne doit pas seulement être mise dans la 

boîte posée à cet effet. L'offrande doit être faite en demandant à la déité 

principale ou à Kōbō-Daishi de bien vouloir l'accepter, et en reconnaissant 

pour ceci. Une fois le rituel accompli pensez aux pèlerins derrière vous et 

laissez la place. 

Après le Passez au Daishi-dō et vous répétez le rituel. 

gauche : San'mon / centre : Mizuya / droite : Clocher 



44 

temple 

principal 

Nōkyōsho Allez ensuite au bureau des pèlerins (nōkyōsho) pour recevoir le tampon du 

temple sur votre nōkyōchō ainsi qu'une bande de papier à l'image de la déité 

du temple (osugata). Faites attention à ne pas la perdre. C'est aussi ici que 

vous recevrez un tampon sur un kakejiku ou sur votre han'i. Si vous repassez 

dans un temple lors d'un autre pèlerinage, vous ne recevrez que le tampon en 

encre rouge, mais pas la calligraphie. À force de faire le pèlerinage, les pages 

du nōkyōchō se couvrent de rouge. 

Le bureau est ouvert de 7 ˚h à 17 ˚h dans tous les temples sauf au temple 62 

où il est ouvert seulement de 7 ˚h à 12 ˚h et de 13 ˚h à 16 ˚h. Si vous arrivez 

au temple juste avant la fermeture, il est d'usage d'aller au bureau en premier 

et d'effectuer le rituel après. 

San'mon Une fois le rituel achevé et le tampon reçu, sortez par la san'mon, 

retournez-vous vers elle et faites un salut. 

 

 

Chanter les sutras 

A) Gasshō 

Mettez vos mains ensemble devant votre poitrine et inclinez trois fois la tête. 

Avec les mots suivants vous déclarez votre intention de prier dans ce temple : 

« Uya'uyashiku, mihotoke wo reihaishi, tatematsuru » 

B) Kaigyōge, une fois. 

無上甚深微妙法 « Mumyōjinjin'mimyōhō » 

百千万劫難遭遇 « Hyakusen'mangōnansōgū » 

我今見聞得受持 « Gakonken'montokijuji » 

願解如来真実義 « Gangen'nyoraishinjitugi » 

Ce sutra est chanté lors des rituels bouddhistes pour appeler le Bouddha à apparaître 

devant soi. 

C) Zangemon, une fois. 

我昔所造諸悪業 « Gashakushozōshoakugō » 

皆由無始貪瞋痴  « Kaiyumusitonjinchi » 

従身語意之所生 « Jūshingoishishoshō » 

一切我今皆懺悔  « Issaigakonkaisange » 

(Toutes mes mauvaises actions depuis le premier jour jusqu'à aujourd'hui 

gauche : Temple principal / centre : Après le / droite : Nōkyōsho 



45 

Ont été causées par mon arrogance, ma colère et ma bêtise 

Et ont été produites par mon corps, mes mots et mon esprit 

Je m'en repends.) 

D) Sankiemon, trois fois. 

三帰 (Sanki) 

弟子某甲 « Deshimukō » 

盡未来際 « Jinmiraisai » 

帰依仏 « Kiebutsu » 

帰依法 « Kiehō » 

帰依僧 « Kiesō » 

(En tant que disciple de Bouddha jusqu'à la fin des temps, je mets ma confiance en 

lui, je crois la vérité expliquée par lui, je place ma confiance en les moines qui 

mettent ses enseignements en pratique.) 

三竟 (Sankyō) 

弟子某甲 « Deshimukō » 

盡未来際 « Jinmiraisai » 

帰依仏竟 « Kiebukkyō » 

帰依法竟 « Kiehōkyō » 

帰依僧竟 « Kiesōkyō » 

(En tant que disciple de Bouddha jusqu'à la fin des temps, j'ai mis ma confiance en 

lui, je crois la vérité expliquée par lui, j'ai placé ma confiance en les moines qui 

mettent ses enseignements en pratique.) 

E) Jūzenkai (les 10 préceptes), trois fois 

1. 不殺生 « Fusesshō » : Je respecte la vie de tous les autres êtres vivants 

2. 不偸盗 « Fuchūtō » : Je ne volerai pas les biens des autres et en prendrai le plus 

grand soin 

3. 不邪淫 « Fuja'in » : J'aurai une activité sexuelle modérée 

4. 不妄語 « Fumōgo » : Je ne mentirai pas 

5. 不綺語 « Fukigo » : Je n'exagérerai pas 

6. 不悪口 « Fuaku » : Je ne dirai pas du mal des autres 

7. 不両舌 « Furyōzetsu » : Je dirai toujours la vérité 

8. 不慳貪 « Fukendon » : Je ne serai pas avare, je ne convoiterai pas de biens 

9. 不瞋恚 « Fushinni » : Je ne me mettrai pas en colère et garderai mon calme 

10. 不邪見 « Fujyaken » : Je n'aurai pas de mauvaises pensées 

F) Hatsu Bodaishin, trois fois 

« On bōji shitta bodahadayami » 

(J'élève l'esprit en vue de l'illumination) 

G) Sanmayakai, trois fois 

« On sanmaya satoban » 

Je suis uni, et suis un avec le Bouddha 

H) Hanya Shingyō, une fois 

Le Hanya Shingyō est un résumé en 262 caractères des enseignements du Bouddha. 

Avant de parvenir au Japon, le moine chinois Hsuan-tsang (Genshō Sanzō en japonais) 



46 

l'apporta d'Inde à Chang-an, en Chine. Depuis son introduction au Japon, il est devenu 

le sutra suprême et est utilisé par de nombreuses sectes du Bouddhisme. 

Le sutra enseigne le concept de vide qui dirige l'esprit vers l'illumination. « Dans ce 

monde, tout est impermanent, rien ne dure de manière éternelle. Tout apparaît 

temporairement et change d'un instant à l'autre. Il n'y a donc pas lieu d'être obsédé pas 

les biens matériels. En relâchant ma force, je chante le sutra pour vivre dans le 

bonheur. » 

 

仏説摩訶般若波羅蜜多心経 

«Busetsu maka hannya haramita shingyō» (Première Titre) 

Le sutra de la sagesse parfaite du cœur de Bouddha 

 

観自在菩薩 

«Kan ji zai bo satau» 

Le sutra de la parfaite sagesse du cœur du Bouddha 

 

行深般若波羅蜜多時 

«Gyōjin hannya ha ra mi ta ji» 

Avalokiteshvara Bodhisattva, en pratiquant la profonde perfection de la sagesse 

 

照見五蘊皆空 度一切苦厄 

«Shōken go un kai kū do issai ku yaku» 

Vit intuitivement que les cinq agrégats étaient tous vides, dépassant ainsi toutes les 

souffrances 

 

舎利子 色不異空 空不異色 

«Sha ri shi shiki fu i kū kū fu i shiki» 

Shariputra, la forme n'est que vacuité, la vacuité n'est que forme 

 

色即是空 空即是色 

«Shiki soku ze kū kū soku ze shiki» 

La forme est le vide, le vide est la forme 

 

受想行識亦復如是 

«Jū sō gyō shiki yaku bu nyo ze» 

Il en est de même pour les sentiments, les perceptions, les réactions mentales, la 

conscience 

 

舎利子 是諸法空相 

«Sharishi ze sho hō kū sō» 

Shariputra, telles sont les caractéristiques de la vacuité de tous les dharmas 

 

不生不滅 不垢不浄 不増不減 



47 

«Fu shō fu metsu fu ku fu jō fu zo fu gen» 

Ils ne naissent pas, ne cessent pas, ne se souillent pas, ne se purifient pas, n'augmentent, 

ni ne diminuent 

 

是故空中 無色 無受想行識 

«Ze ko kū chū mu shiki mu jū sō gyō shiki» 

Ainsi, dans le vide n'existent ni forme, ni sentiments, ni perceptions, ni réactions 

mentales, ni conscience 

 

無眼耳鼻舌身意 

«Mu gen ni bi zesshin i» 

Ni œil, ni oreille, ni nez, ni langue, ni corps, ni esprit 

 

無色声香味触法 

«Mu shiki shō kō mi soku hō» 

Ni forme, ni son, ni odeur, ni saveur, ni objet tangible, ni objet mental 

 

無眼界 乃至無意識界 

«Mu gen kai nai shi mu i shiki kai» 

Ni élément de vue et même ni élément de connaissance 

 

無無明亦 無無明尽 

«Mu mu myō yaku mu mu myō jin» 

Ni ignorance ni fin de l'ignorance 

 

乃至無老死 亦無老死尽 

«Nai shi mu rō shi yaku mu rō shi jin» 

Ni déclin et mort ni fin du déclin et de la mort 

 

無苦集滅道 

«Mu ku shū metsu dō» 

Ni vérité, ni souffrance, ni cause de souffrance, ni fin de la souffrance, ni chemin vers 

la fin de la souffrance 

 

無智亦無得 以無所得故 

«Mu chi yaku mu toku i mu sho tokko» 

Il n'y a ni sagesse, ni obtention, ni absence d'obtention 

 

菩提薩埵 依般若波羅蜜多故 

«Bo dai satta e hannya ha ra mi ta ko» 

Car le Bodhisattva s'appuie sur la sagesse parfaite 

 

心無罣礙 無罣礙故 



48 

«Shin mu kei ge mu kei ge ko» 

Rien ne bloque son esprit, car il n'y a pas de blocage 

 

無有恐怖 遠離一切顛倒夢想 究竟涅槃 

«Mu u kū fu on ri issai ten dō mu sō ku gyō ne han» 

Il est sans crainte, et dépasse toutes les illusions, et l'imagination, et se réveille dans 

l'éveil parfait 

 

三世諸仏 依般若波羅蜜多故 

«San ze sho butsu e hannya ha ra mi ta ko» 

Tous les Bouddhas passés, présents et futurs en s'appuyant sur la sagesse parfaite 

 

得阿耨多羅三藐三菩提 

«Toku a noku ta ra sammyaku sambodai» 

Atteignent le réveil parfait non surpassé 

 

故知般若 波羅蜜多 

«Ko chi hannya ha ra mi ta» 

Ainsi, connais la sagesse parfaite 

 

是大神呪 是大明呪 

«Ze dai jin shu ze dai myō shu» 

Le grand mantra mystérieux, le grand mantra du réveil 

 

是無上呪 是無等等呪 

«Ze mu jō shu ze mu tō dō shu» 

Le mantra suprême, le mantra indépassé 

 

能除一切苦 真実不虚 

«Nō jo issai ku shin jitsu fu ko» 

Qui peut retirer toute souffrance, qui est vrai et non faux 

 

故説般若波羅蜜多呪 即説呪日 

«Ko setsu hannya ha ra mi ta shu soku setsu shu watsu» 

Ainsi est proclamé le mantra de la sagesse parfaite 

 

羯諦 羯諦 波羅羯諦 波羅僧羯諦 

«Gyatei gyatei hara gyatei hara sō gya tei» 

Allez, allez, allez au-delà, allez complètement au-delà 

 

菩提薩婆訶 

«Boji sowaka» 

Telle est la conclusion 



49 

 

般若心経 

«Hannya shin gyo» (Dernier Titre) 

du sutra du cœur 

 

I) Le mantra du honzon, trois fois. 

Il est en général inscrit en hiragana sur un pilier du temple principal. 

J) Kōmyō Shingon (en sanscrit), trois fois. 

唵 阿謨伽 尾盧左曩 摩訶母捺囉 麽抳 鉢納麽 入嚩攞 鉢囉韈哆野 吽 

« On abokya beiroshanou makabodara mani handoma jinbara harabaritaya un » 

Om, seigneur du grand soleil. Mudra. Joyaux de Mani. Lumière et lotus ! Fais tourner la 

roue de la compassion éternelle pour tous les êtres vivants. Oui. (ce sutra est le plus 

puissant du bouddhisme Shingon) 

K) Gohōgō (le nom de Kōbō-Daishi) trois fois 

南無大師遍照金剛 

« Namu Daishi Henjō Kongō » 

(Offre ta foi en Kōbō-Daishi, ou Suis Kōbō-Daishi) 

L) Ekōmon, une fois 

願以此功徳 « Gan n ishi kudoku » 

普及於一切  « Fu gyū wo issai » 

我等与衆生  « Ga tōyo shujyō » 

皆共成仏道  « Kaigu jyōbutsu dō » 

(Si possible, que les récompenses pour mes bonnes actions soient transmises à toutes 

les choses de ce monde, et que je puisse, avec tous les êtres vivants, progresser dans la 

voie du Bouddha.) 

 

Dire « Arigatō gozaimasu », mettre les mains en gasshō et incliner la tête. 

 

Les prières ci-dessus ne sont pas obligatoires, mais si vous les dites, dites-les dans un 

esprit de recueillement. Cependant, le Hanya Shingyō et le Gohōgō ne devraient pas être 

omis. Devant le Daishi-dō, répéter le même rituel, à l'exception de l'étape I) ci-dessus 

puisque Kōbō-Daishi est vénéré dans le Daishi-dō. 

 

Déplacement dans l'enceinte du temple 

Dès le passage de la san'mon, marcher à gauche. Quand vous montez les marches pour 

faire une offrande, montez sur la gauche et descendez sur la droite. 

 

Toilettes 

Ne portez ni vos sandales, ni votre chapeau de bambou, ni votre nōkyōchō ou votre 

juzu dans les toilettes du temple, vous amèneriez la déité du temple principal ainsi que 

Kōbō-Daishi dans un environnement impur. Par ailleurs, si sur le dos de votre hakui est 

inscrit « Namu Daishi Henjō Kongō » il est recommandé de le traiter de la même manière. 

Si rien n'est inscrit, vous pouvez le porter aux toilettes. 

 



50 

Les sanctuaires Shintō 

Jusqu'en 1868, le bouddhisme et le shintōïsme n'étaient pas séparés et l'on trouve donc 

des sanctuaires shintō sur tout le chemin du pèlerinage qui ont des liens très forts avec les 

temples concernés. Passer par le sanctuaire est la manière idéale de faire le pèlerinage. 

 

Ordre du rituel 

• Devant le torii ou le ogamiishi, s'incliner une fois. 

• Marcher sur l'un des côtés du chemin qui mène au sanctuaire, pas au milieu. 

• Se purifier les mains et la bouche comme dans les temples. 

• Faire une petite offrande monétaire 

• Deux saluts 

• Frapper deux fois dans ses mains 

• Un salut 

• Dites votre vœu ou votre prière 

• Demander un tampon au bureau du sanctuaire 

• Devant le torii ou le ogamiishi, s'incliner une fois. 

 

Les repas dans les temples (jikiji) 

Avant de prendre un repas, mettez vos mains en gasshō. 

En signe de remerciement à la nature pour vous offrir ce repas, mais aussi pour 

remercier ceux qui l'ont fait pour vous. 

Gasshō après le repas. 

Si vous mangez dehors, placez quelques grains de riz ou miettes de pain dans la paume 

de votre main et tout en inclinant votre tête, offrez-les aux esprits des morts de la 

région. 

 

Ascèse sous les chutes d'eau 

C'est une ancienne tradition japonaise de purification des péchés, 

des excuses données, des actes disgracieux. C'est une pratique qui 

vous permet de retrouver votre esprit naturel d'acceptation qui vous 

permet de vivre sans vous plaindre ou émettre de critiques. 

 

Objectifs principaux 

Renforcer sont esprit et son corps, sa capacité à prendre des 

décisions, développer un potentiel, unifier votre corps et votre esprit, 

faire disparaître vos soucis et problèmes de votre esprit. 

 

Ordre du rituel 

Avant de passer sous la chute 

• Mettre son hakui et prendre son juzu 

• En faisant face à la cascade, lire un sutra comme lors de visite d'un temple 

Rentrer sous la cascade 

• Préparer son corps et son esprit à l'entrée 

• Se concentrer comme lors de la méditation 



51 

• Faire le mudra de Fudō Myōō avec ses mains ou les mettre simplement en 

gasshō. 

• Dire le Gohōgō (Namu Daishi Henjō Kongō), dire le mantra du Fudō Myōō, la 

déité protectrice des chutes d'eau 

(Naumaku sanmandabazaradan senda makaroshyada sowataya untarata 

kanman) 

Après être sorti de la chute d'eau 

• lui faire face de nouveau et dire « Namu Daishi Henjō Kongō », puis « arigatō 

gozaimashita » (merci). 

 

Ne pas faire ceci en hiver sans être accompagné d'une personne expérimentée à cause du 

danger que cela représente. 

Il n'y a pas d'heure particulière pour pratiquer l'ascèse sous une chute d'eau. 

 

Certains temples de Shikoku sont connus pour leurs chutes d'eau, parmi ceux-ci le Konji-ji, 

le Jigen-ji Kanjōnotaki (troisième temple bekkaku), le Myōtoku-ji (Tōyō-Daishi), le 

Shōryū-ji (temple 36), le Okuno-in du Kōon-ji (temple 61), le Senyūji (temple 58), et le 

Senryū-ji (bekkaku 13). 



52 

13. L'état d'esprit du pèlerin 

 

En tant que personne, 

• Pourquoi êtes-vous venu sur Shikoku ?  

• Considérez que le manque d'efficacité, le manque de confort, l'insécurité, les manques, 

les dangers sont autant de défis qu'il vous faut dépasser avec gratitude. 

• Vous trouverez de la satisfaction à dépasser vos peines, vos errements, voire un 

sentiment d'abandon. 

• Le pèlerinage est une succession de difficultés à endurer, la compassion des autres vous 

aidera à vous retrouver, en tant que pèlerin vous vous mettrez toujours à la place de 

l'autre. 

• La pensée humaine convient à la lenteur du pèlerinage. Votre sensibilité sera mise à 

l'épreuve. 

• Le pèlerinage ne consiste pas à se plaindre des difficultés et à désirer la facilité. 

• Des personnes exceptionnelles se trouveront sur votre chemin. Saluez chacune d'entre 

elles avec la plus grande sincérité. 

• Pensez toujours aux pèlerins qui suivront et ne ternissez pas leur image en posant des 

problèmes sur votre route. 

 

Les trois piliers du pèlerin 

1. Croire que Kōbō-Daishi sauvera tous les êtres humains jusqu'au dernier, faire le 

pèlerinage en ayant conscience que vous voyagez avec lui (Dōgyō-ninin) 

2. Si vous rencontrez des difficultés sur le chemin, ne vous plaignez pas et considérez 

ceci comme une épreuve. 

3. Croire que l'on peut être sauvé dans ce monde et faire le pèlerinage en souhaitant 

atteindre l'illumination. 

 

Les dix préceptes 

Voir la partie ci-dessus sur les sutras 

 

Sept charités sans fortune 

Même si vous n’avez pas d’argents et de choses, vous pouvez donner du bonheur aux 

alenteurs.  Cette charité auprès de vous pouvez vous hausser. 

 

1. Charité des yeux (Gense) : Voir des personnes avec des yeux gentils 

2. Charité du visage (Wagense) : Voir des personnes avec du visage souriant 

3. Charité de la parole (Gonjise) : Parler aux personnes avec des paroles aimables 

4. Charité du corps (Sinse) : Servir ce que je fais de mon mieux 

5. Charité du coeur (Sinse) : Avoir l’attention pour des autres 

6. Charité du siège (Shozase) : Céder une place ou un espace aux personnes 

7. Charité de l’hospitalité (Boujase) : Accueillir des gens chez soi 



53 

14. Culture d' hospitalité « Osettai » 

 

Nous avons la culture d’hospitalité comme les 

habitudes fières et incomparable au Pèlerinage de 

Shikoku. Non seulement des étrangers mais aussi des 

Japonais ont soudainement bien accueillis par des gens 

locaux qui ne connaissaient pas bien dans le trajet de 

Pèlerinage. Ils nous adressent donc beaucoup de 

remerciements étonnants et émouvants. 

Le « Osettai » c'est l'hospitalité des habitants qui s'exprime sous la forme de présents 

de nourriture aux pèlerins lors de leur passage. À l'époque où il n'y avait ni distributeur 

automatique ni supérette, le niveau de vie était bien plus faible qu'aujourd'hui et l'aide des 

habitants permettait aux pèlerins de survivre. Du riz ou des vêtements étaient alors des 

présents d'une grande valeur. Ces actions de charité avaient pour contrepartie le fait que les 

pèlerins représentaient Kōbō-Daishi et permettaient de représenter les habitants dans des 

temples éloignés pour faire des prières à leur place. Ils avaient alors une réelle fonction 

religieuse. 

Cette tradition du Osettai existe encore aujourd'hui. Vous n'en ferez pas l'expérience en 

car ou en voiture, mais à pied, en passant devant une maison ou en croisant une personne il 

vous arrivera parfois de recevoir un « osettai » en présent. 

Ces présents ayant une valeur religieuse il ne faut pas les refuser. Cependant certaines 

personnes vous proposeront de vous conduire jusqu'au temple suivant, c'est à vous de leur 

expliquer les raisons de votre refus. 

Certains pèlerins, à force d'avoir fait le pèlerinage perdent l'appréciation de ces 

présents et considèrent ceux-ci comme une évidence. Pensez un instant à l'état d'esprit des 

personnes qui font ce geste d'offrande vis-à-vis de vous. Ce présent, il faut l'accepter avec la 

plus grande gratitude et cela vous donne également l'occasion de vous demander si vous 

méritez vraiment ce présent. 



54 

15. Kōbō-Daishi (Kūkai) 

 

Kōbō-Daishi (Kūkai) est l'un des personnages historiques 

les plus appréciés de nos jours. Sa vie est entourée de légendes 

dans tout le pays. En plus d'avoir été moine, il a également été 

un calligraphe, un éducateur, un artiste, un ingénieur accompli. 

On le considère comme surhumain au Japon. 

Il est le fondateur de la secte bouddhiste Shingon. On dit 

que le pèlerinage est le lieu de l'ascèse de Kūkai pendant sa 

jeunesse et il est aujourd'hui à la base du désir des pèlerins de se 

libérer spirituellement et physiquement. 

La recherche historique cependant ne valide pas ces légendes. 

En tant que fondateur du bouddhisme Shingon ses disciples qui 

avaient en lui une foi sans faille l'ont sans doute considéré comme 

au moins partiellement divin et il est clair que les missionnaires du 

mont Kōya mais aussi de Shinnen et Jyakuhon ont eu une 

influence considérable sur le souvenir qu'on a du personnage.   

Aujourd'hui encore, on considère que Kōbō-Daishi est 

toujours en vie dans son mausolée au sommet du mont Kōya et des 

repas sont toujours déposés deux fois par jour devant les temples 

intérieurs qu'on trouve devant lui. 

 

Biographie 

774 Né dans le district de Tado, province de Sanuki (aujourd'hui ville de Zentsūji, préfecture de 

Kagawa) dans une famille fortunée, les Saeki. On lui donne le nom de Mao. 

792 À l'âge de 18 ans, il entre à l'université de Nara avec l'intention de devenir fonctionnaire, mais la 

quitte attiré par le bouddhisme. Il retourne à Shikoku, sa terre de naissance, pour s'entraîner à 

l'ascèse bouddhiste appelée « Kokūzō Gumonjihō », populaire parmi les pratiquants de 

l'ascétisme en montagne. 

797 À 24 ans il écrit le Sangō Shiiki dans lequel il effectue une comparaison du confucianisme, du 

taoïsme et  du bouddhisme. 

804 À 28-29 ans, il est ordonné moine au Tōdai-ji de Nara. Il est envoyé alors en Chine. 

La même année il parvient à la capitale de Chang-an après avoir dérivé un temps le long de la 

côte de Fukien. 

805 Il rencontre Keika Ajari (746-805), le 7e patriarche du bouddhisme ésotérique au temple de 

Shōryū-ji (Qinglong en Chine). Il commence son étude du bouddhisme ésotérique à ses côtés. 

Keika donne à Kūkai le nom de Henjō Kongō. En 1982 une statue sera érigée dans l'enceinte du  

Shōryū-ji à l'image de Kūkai. 

806 En Chine avec l'intention d'y étudier le bouddhisme pendant 20 ans, il est renvoyé au Japon par 

Keika qui lui ordonne d'y transmettre l'enseignement du bouddhisme ésotérique. Kūkai ne restera 

en Chine que deux ans. 

813 Il est nommé principal du Tōdaiji à Nara. 

Le caractère sanskrit qui 

représente Kōbō-Daishi 

est celui-ci 



55 

816 Il fonde le Kongōbu-ji sur le mont Kōya dans la préfecture de Wakayama (aujourd'hui site 

UNESCO de l'héritage mondial). 

821 Il a la responsabilité de la réparation du réservoir agricole de Mannō à Kagawa, allant ainsi 

au-delà ses tâches religieuses. 

828 Il crée un établissement dédié à l'enseignement à Kyōto, le « Shugeishuchi'in », destiné aux 

personnes qui n'ont pas alors accès à l'éducation. 

830 Il écrit le Himitsu Mandala Jujushinron, un ouvrage en dix volumes qui décrit la condition 

humaine du point de vue bouddhiste. 

835 Il meurt au monastère du mont Kōya. 

921 L'empereur Daigo lui donne à titre posthume le nom de Kōbō-Daishi. 

 

On utilise souvent le terme affectueux « O-daishi san » au Japon pour faire référence à 

lui. Il n'est pas certain que Kūkai soit effectivement le fondateur du pèlerinage, mais encore 

aujourd'hui les pèlerins sont persuadés qu'il marche auprès eux et les protège pendant leur 

voyage. 



56 

16. L'histoire du pèlerinage 

 

On trouve un grand nombre d'explications au chiffre de 88, mais il n'est pas possible 

d'établir avec certitude quelle est la bonne. 

• La somme des âges malchanceux est 88 (13 pour les enfants, 33 pour les femmes, 42 

pour les hommes) 

• Le caractère pour le riz peut se décomposer en les caractères pour 8, 10 et 8 

et il faut noter que la culture du riz est l'un des fondements de la société japonaise sous 

ses aspects politiques, pratiques et cérémoniaux. 

• Le chiffre ressemble au pèlerinage des 99 princes du Kumano Kodō dans la région de 

Wakayama 

• Le caractère utilisé pour 8 (八) a un caractère bénéfique, car il s'étend largement. 

• Les Japonais aiment les nombres qui sonnent bien et l'ont pris 88 pour signifier 

« beaucoup ». 

 

Histoire 
 

L'époque des moines ascètes 

On ne connaît pas l'origine du pèlerinage de Shikoku. On ne sait pas si c'est Kūkai qui 

l'a commencé ou si c'est Emon Saburō qui a parcouru Shikoku à la recherche de Kūkai. 

On le trouve dans le Sangō Shiiki de Kūkai, écrit en 797, puis dans les Konjaku 

Monogatari et Ryōjin Hishō du 12e siècle. On y fait référence sous le terme de Shikoku 

Hechi, la région lointaine, au delà de la mer, au bout des terres. Pendant cette période, les 

moines ascètes ainsi que les moines pratiquant le Shūgendō traditionnel venaient sur 

Shikoku pour développer leurs pouvoirs magiques et spirituels, ce qui était alors l'objectif 

principal du pèlerinage. Les adorateurs du culte de la mer ou des montagnes venaient ainsi 

de régions bien plus développées que Shikoku à la recherche de lieux dédiés à leur pratique 

religieuse. Le concept des 88 temples n'avait alors pas encore été formulé et ils n'étaient 

alors qu'à la recherche des lieux les plus éloignés pour s'adonner à leurs pratiques. 

La première apparition du terme « pèlerinage de Shikoku » date de 1280 et se trouve 

dans un document du Daigo-ji. Il existait alors également les Kōya Hijiri, les moines 

missionnaires du mont Kōya dont les activités sont documentées entre le 12e et le 15e siècle. 

Ces moines disséminaient les enseignements du mont Kōya et voyageaient dans Shikoku 

pour collecter les dons qu'ils ramenaient à Wakayama. Ils étaient pour moitié moines et pour 

moitié laïques et l'on considère que leur travail est la fondation des croyances relatives à 

Kōbō-Daishi et au pèlerinage. Les famines étaient fréquentes à cette époque et les 

conditions sociales terribles. Le commun des mortels était ainsi particulièrement fervent 

dans sa pratique religieuse. 

Le nombre 88 apparaît pour la première fois en 1471 puis en 1629, mais les recherches 

historiques ne sont pas concluantes. 

 

Participation du grand public 

On considère que les 88 temples et la route du pèlerinage ont été établis entre la fin du 

16e et le début du 17e siècle. On trouve un livre de voyage de Chōzen en 1653, le Shikoku 



57 

Henro Nikki, puis le guide du pèlerinage de Shinnen 

(considéré comme un Kōya Hijiri) le Shikoku Henro 

Michishirube en 1687, tous deux premiers livres 

publiés à destination du grand public. On en trouve de 

multiples éditions qui prouvent qu'ils étaient devenus 

des best-sellers. Le pèlerinage se retrouve ensuite aussi 

bien dans des pièces de Kabuki que de Jōruri, 

indiquant qu'il avait alors largement pénétré la 

conscience populaire. La stabilité sociale de l'époque, 

la croissance économique, la sécurité, mais aussi 

l'entretien des routes et des établissements de voyage 

amènent progressivement des touristes riches à entamer 

le pèlerinage. 

Au fil de l'histoire, le statut du pèlerinage va varier 

en fonction des gouvernements et des conflits internes 

pour arriver à l'époque contemporaine. 

Aujourd'hui, avec le développement considérable 

des moyens de transport, un nouveau style de pèlerinage 

est né. 

Les panneaux indicateurs et autres signes se sont 

considérablement améliorés. L'ajout de sites 

touristiques et l'accès plus facile au pèlerinage ont 

beaucoup fait pour augmenter le nombre de pèlerins. 

Mais dans ce monde d'abondance matérielle, se trouvent 

aussi beaucoup plus d'individus à la recherche d'une 

vraie richesse et d'un apaisement spirituel. 

 

Un peu plus d’histoire 

L'histoire du pèlerinage ne peut faire l'impasse sur sa partie la plus sombre. D'après les 

sources historiques, dès le milieu du 16e siècle, avec la stabilisation du système politique et 

socio-économique, la population commença à bénéficier d'une amélioration de son niveau 

de vie et le nombre de pèlerins commença à croître en même temps que la disparité des 

situations et c'est ainsi que dans la seconde moitié du 17e siècle, des personnes démunies 

commencent à faire leur apparition dans le pèlerinage. 

Les famines, les impôts, la précarité font que nombreux se dirigent vers Shikoku pour 

bénéficier de la culture du Osettai. Rapidement, des mendiants, faux pèlerins, pèlerins 

professionnels, malades et invalides font leur apparition sur les chemins. 

Des pèlerins eux-mêmes souffrant de malnutrition et de fatigue erraient comme des 

morts-vivants et quand leurs jours prenaient fin ils étaient enterrés selon la coutume du 

village où ils étaient décédés, laissant derrière eux seulement une lettre qu'ils portaient avec 

eux, une « Sute Orai Tegata », qui était envoyée à leur village d'origine pour l'informer du 

décès de la personne. Ces funérailles coûtaient au village qui dans certains cas déplaçait le 

corps pendant la nuit pour le mettre à l'entrée du village suivant. 

Shikoku Henro Michishirube 

Illustration du Shikoku Henro 

Michishirube 



58 

À l'époque, le cancer des poumons et la lèpre étaient considérés comme héréditaires. Si 

une personne tombait malade, elle quittait son village pour devenir pèlerin, au risque de 

souffrir de discrimination par les autres pèlerins, mais aussi par les villageois. Ils étaient 

souvent refusés dans les auberges. 

 

L'augmentation de ces pèlerins fut la cause d'une augmentation de l'insécurité et de la 

colère des habitants. Les administrations locales, ne sachant pas comme gérer ces situations 

commencèrent alors à restreindre le nombre de pèlerins acceptés sur leur territoire, allant 

jusqu'à interdire leur entrée comme dans les provinces de Tosa et d'Uwajima entre 1854 et 

1866. 

Le pelerinage de Shikoku a eu un cote comme un depotoir ou des pauvres du pays 

entier se rassemblaient.Prenant ce triste passe en consideration, il faut que des gens 

modernes aient conscience que le pelerinage est base sur la paix et ne pensez-vous pas qu’il 

faille le laisser a la generation suivante? 

 

Le pèlerinage n'est pas exclusif au bouddhisme, il concerne également la croyance de 

la nature et le shintô, des religions s'étant développées avant la transmission du bouddhisme 

depuis la péninsule coréenne （538 ou 552）, ainsi que le shugendô, la foi Daishi etc. Cette 

association du pèlerinage au bouddhisme, et particulièrement au bouddhisme shingon est du 

fait de son fondateur Kôbô-Daishi. Cependant, historiquement, le pèlerinage se retrouve 

dans différentes religions. 

 

• Bouddhisme Tendai-shū : #43, Meiseki-ji; #76, Konzō-ji; #82, Negoro-ji; #87, Nagao-ji 

• Bouddhisme Rinzai Zen-shū : #11; Fujiidera; #33, Sekkei-ji 

• Bouddhisme Sōtō Zen-shū : #15, Kokubun-ji 

• Bouddhisme Ji-shū : #78, Goshō-ji 



59 

17. Glossaire et informations diverses 

 

Engi 

Histoire des origines et des effets bénéfiques de 

chaque temple 

 

Projet d'abris pour pèlerins 

Un projet qui vise à construire des abris pour que 

les pèlerins marcheurs puissent se reposer. Les abris 

sont créés par des bénévoles pour transmettre leur 

héritage de cette culture du pèlerinage. La conception 

des abris est caractéristique des régions traversées et 

incorpore la pensée de Kūkai. 

 

Temples Bangai (non numérotés) 

Les temples qui sont historiquement liés au 

pèlerinage, mais qui ne font pas partie des 88. 

 

Bussokuseki 

Les empreintes des pieds du Bouddha Shakyamuni, 

gravées dans de la pierre et utilisées comme objet des rituels. 

 

Dōjō 

On traduit fréquemment le terme par « salle 

d'entraînement », mais il a une signification particulière en 

bouddhisme où c'est un lieu d'ascèse physique et spirituelle. 

Les 4 dōjōs existent dans le pèlerinage depuis au moins la 

Seconde Guerre mondiale. Le concept de dōjō est en accord 

avec la conception du pèlerinage comme une boucle, décrite 

dans Shinnen en 1687, dont tous les lieux peuvent servir de 

point de départ. 

 

Dōgyō Ninin 

Le pèlerin n'est jamais seul. Il est toujours accompagné par Kōbō-Daishi qui est là pour 

l'aide dans l'ascèse. 

 

Ekiroji 

Une appellation donnée à huit temples dans la préfecture de Tokushima (alors Awa) en 

1598 qui leur donnait le droit d'héberger les pèlerins, mais les forçait à prendre la 

responsabilité du passage de ces derniers sur les routes. Le temple #6, Anrakuji est né de la 

fusion de temples avec un Ekiroji appelé Zuiunji. 

 

 

 

Engi 

Projet d'abris pour pèlerins 

Bussokuseki 



60 

Gokosho 

Un instrument rituel porté par Kōbō-Daishi dans 

sa main droite dans les portraits officiels. C'est un type 

de Vajra, les autres typés étant le Dokkosho et le 

Sankosho. Parmi les Bouddhas et déités, c'est 

également une arme portée par les Rois de la sagesse 

avec laquelle ils font fuir les désirs humains (bonnō). 

 

Goeika 

Un poème chanté à la fin d'un service religieux. 

Ils ont le même effet que les sutras. 

 

Goma 

Une cérémonie du feu où les offrandes et des 

baguettes de bois sur lesquelles sont inscrits des 

prières et des souhaits sont brūlées, et où les prières et 

souhaits sont portés aux cieux par les flemmes. On 

appelle Saito Goma les cérémonies ayant lieu à 

l'extérieur. 

Dans les cérémonies liées au culte de la mer, des 

gomas étaient organisées pour aider les navires dans 

leur navigation. 

 

Hannya Shingyō 

Le sutra du cœur. Un des nombreux sutras 

bouddhistes. On dit qu'il concentre 600 volumes 

d'écritures en 262 caractères. On considère qu'il a été écrit entre le 2d et le 3e siècle. Il 

enseigne que le concept de vide (ku) amène à un état d'esprit appelé satori (illumination) en 

évacuant toutes les obsessions telles que l'avarice et les désirs matériels. 

 

Henro Korogashi 

Sections du pèlerinage particulièrement abruptes et dangereuses. On les trouve sur les 

chemins des temples 12, 20, 21, 27, 60, 66, 81 et 82. « Korogashi » veut dire tomber. 

 

Honzon 

La statue dans le temple principal d'un temple qui sert de focus central et d'objet du 

culte. Soit un Bouddha, soit une déité bouddhique. Dans presque tous les cas, une statue sert 

de Honzon, dans certains temples il existe également un Kyoji placé à gauche et à droite de 

la statue principale. 

 

 

 

Gokosho 

Goma 

Henro Korogashi 



61 

Hyōseki 

Marques en pierre sur le chemin du pèlerinage indiquant le nom et numéro du temple 

prochain, sa distance et sa direction. Elles ont été mises en place au fil des siècles dès le 17e. 

Les deux personnages les plus connus qui les ont mises en place sont Shinnen au 17e, qui en 

a posé 200 et Nakatsukasa Mohei (1845—1922) qui est dit en avoir posé environ 240. 

 

Ichinomiya 

Les Ichinomiya sont les sanctuaires shintō locaux du rang le plus élevé (bien que les 

rangs aient été abolis en 1946). Entre 701 et 1869, la nation était divisée en 68 régions 

administratives qui avaient chacune leur propre sanctuaire d'Ichinomiya. 

 

Les sanctuaires Ichinomiya actuels sont pour les quatre préfectures: 

 

• Sanctuaire d'Oasahiko à Tokushima 

• Sanctuaire de Tosa à Kōchi 

• Sancturaire d'Oyamazumi d'Iyo à Ehime 

• Sanctuaire de Tamura à Kagawa 

 

Le mont Ishizuchi 

Situé dans la préfecture d'Ehime, Kūkai y 

pratique l'ascèse. C'est la montagne la plus haute du 

Japon occidental avec ses 1 982 mètres. Dans son livre 

Sangō Shiiki, Kūkai y fait référence de la manière 

suivante : « J'ai grimpé une fois au sommet du 

Ishizuchi, mais presque sans nourriture j'étais coupé 

du monde. » Quand la saison le permet, de nombreux 

touristes le grimpent pour voir le paysage de la mer de 

Seto, mais on peut aussi y voir les chaînes de 

montagnes de Chūgoku et Kyūshū par beau temps. 

 

Selon l’En-no-Gyōja, la région fut ouverte au 7e siècle et était utilisée pour le culte de 

la montagne et les pratiques de moines Shugendō. Les chemins donnent encore l'apparence 

de servir à ces moines avec des passages aménagés avec des chaînes pour permettre aux 

voyageurs de grimper. Le nord de la montagne et parsemé de lieux de pratique associés au 

sanctuaire des Trente six princes (Sanjūroku Ōji Sha) et des croyants viennent de la région 

qui s'étend du temple 60 au temple 64. 

 

Kechigan 

Achever le pèlerinage des 88 temples. 

 

Kokubunji 

En 741, l'empereur Shōmu (701-756) ordonne à chaque province de construire un 

temple d'État pour les hommes et un monastère pour les femmes respectivement appelés 

Le mont Ishizuchi 



62 

Kokubunji et Kokubu-niji pour apaiser les populations dans tout le pays. Chaque temple 

était géré par le gouvernement et construit à proximité des bureaux des gouverneurs 

provinciaux. Les quatre « Kokubunji » de Shikoku font partie du pèlerinage. 

 

Mont Kōya 

Le mont Kōya, situé dans la préfecture de Wakayama héberge une grande communauté 

monastique ouverte en 816 par Kūkai sur ce mont isolé de 800 mètres. 3 000 personnes sont 

autorisées à y vivre avec au centre le temple de Kongōbuji. Site de l'héritage mondial depuis 

2004. 

 

C'est devenu une tradition parmi les pèlerins de visiter ce mausolée de Kōbō-Daishi 

dans le temple intérieur (Oku-no-in) après avoir accompli le pèlerinage pour pouvoir lui 

annoncer sa complétion. D'autres pèlerins préfèrent commencer le pèlerinage en annonçant 

leur départ à Kōbō-Daishi pour lui demander son aide sur le chemin. 

 

Mandara 

Une carte iconographique du monde bouddhique en général peinte. Dans le 

bouddhisme japonais ésotérique (mikkyō), il y a deux mandalas principaux chacun 

représentant l'un des deux principaux textes du bouddhisme Shingon. Le Kongōkai est une 

représentation visuelle du Kongōchōgyō, le Taizōkai est une représentation du Dainichikyō. 

 

Mikkyō 

On considère que le bouddhisme a été transmis au Japon par le royaume de Kudara 

(Baekje) de la péninsule Coréenne en 538 ou 552, alors que le bouddhisme ésotérique n'a 

pas été transmis avant la période Tenpyō (729-749) après laquelle Kōbō-Daishi aurait 

organisé et systématisé son enseignement et l'aurait diffusé auprès de la population. 

Mandara 



63 

 

Le bouddhisme Mikkyō est toujours vivant au Japon avec de nombreux croyants et de 

moines qui continuent sa recherche et son enseignement. Il est seulement pratiqué au Tibet 

et au Japon, mais les deux ont évolué différemment. 

 

Après sa transmission au Japon, le bouddhisme s'est considérablement développé. De 

nombreuses sectes sont nées et ont disparu, et si Shakyamuni est le fondateur du 

bouddhisme lui-même, chaque secte a un fondateur charismatique et les croyants qu'il a 

attirés. On considère que Kōbō-Daishi est l'un de ces fondateurs. 

 

Nehan-zō 

Une statue du Bouddha montrant Shakyamuni 

étendu mort sur son cōté droit après être entré au 

Paranirvana final. La statue est constituée de quatre 

pièces de bois de santal. L'oreiller du Bouddha est 

toujours orienté au nord et des Bodhisattvas et autres 

disciples l'entourent dans le deuil. 

 

Nyonin-Kinsen 

Une ancienne coutume qui interdisait aux femmes de pénétrer les aires sacrées dans les 

montagnes. On la considère en relation avec les pratiques Shugendō. Dans les lieux où la 

tradition était appliquée, on préparait des espaces spécifiquement pour les femmes. Sur 

Shikoku cela concernait trois complexes : 

 

• Le mont Ishizuchi, où la tradition est encore appliquée le premier juillet seulement 

• La grotte de Kannon sous le Hotsumisakiji (temple #24, interdiction levée en 1873) 

• Les roches de Fudō près du Kongochōji (temple #26, interdiction levée en 1873) 

 

Oku-no-in 

Le temple intérieur, en général situé dans un lieu difficile d'accès et parfois dangereux, 

tel que des grottes, des chutes d'eau, au sommet de montagnes. Dans les temps anciens, les 

ascètes pratiquaient dans la proximité de ces temples et ils vivaient avec leurs serviteurs 

dans le temple lui-même. Au fil des années, le nombre de bâtiments augmentait et les 

habitants commençaient à fréquenter le temple. Il est important de comprendre la fonction 

de ces temples pour avoir une plus grande compréhension du pèlerinage. Ils sont demeurés 

simples et assez mal équipés. 

 

Orei-Mairi 

La coutume de revenir au temple d'où l'on a commencé le pèlerinage après l'avoir 

complété. Ou encore, la visite du Oku-no-in du mont Kōya pour annoncer à Kōbo Daishi 

qu'on a fini le pèlerinage. On dit que Kōbo Daishi repose en éternelle méditation dans le 

mausolée derrière le Oku-on-in depuis sa mort matérielle. 

 

Nehan-zō 



64 

Osettai 

La coutume locale qui consiste à faire des dons aux pèlerins marcheurs. Ces dons ne 

sont pas seulement là pour aider le pèlerin, mais également en tant qu'offrande à Bouddha et 

pour cette raison il n'est pas bien de les refuser. De nombreux pèlerins sont surpris de la 

gentillesse des habitants de Shikoku qui eux voient la vie des pèlerins comme étant proche 

de Bouddha. Le Osettai est ce qui est le plus représentatif du pèlerinage de Shikoku. 

 

Recevoir un osettai s'accompagne d'une prière pour la personne qui a fait le don. Y 

a-t-il une signification à un osettai qu'on accepterait pour son bien personnel 

exclusivement ? Le osettai pose cette condition. Le don n'est pas personnel, mais une 

offrande. Il ne faut pas y voir de contradiction. 

 

Rakan 

En Inde, les disciples de Shakyamuni qui atteignaient le 

satori étaient appelés rakans. En Chine, le terme désigne les 

groupes de bouddhistes ascétiques. On trouve des statues de 

rakans intéressantes dans les temples du pèlerinage (#5, Jizōji; 

#66, Unpenji; and #75 Zentsūji) et même si certaines 

collections ont jusqu'à 500 statues, aucune n'est pareille à 

l'autre, elles ont toutes une expression différente. Une statue 

rouge de Binzuru, appelé aussi Obinzuru-sama, se trouve 

fréquement dans les temples du pèlerinage, c'est également un 

rakan. Obinzuru-sama est un guérisseur et il est dit que si vous 

frottez une partie du corps qui vous fait mal et que vous ensuite 

frottez la même partie du corps sur la statue, Binzuru vous 

guérira. 

 

Saisen 

Les offrandes monétaires faites dans les sanctuaires shintō et temples bouddhiques. 

Dans les temps anciens, on mettait l'argent dans une feuille de papier avant de le mettre dans 

la boîte à offrandes. Avant ces offrandes en argent, on trouvait bien sūr des offrandes en 

biens, riz par exemple. 

 

Sanmitsu 

Les trois secrets du bouddhisme Shingon. Le bouddhisme Shingon considère que tout 

être humain est un bouddha qui ne s'est pas réalisé et c'est à travers les trois pratiques 

secrètes que cette réalisation se fait. 

 

Les trois pratiques secrètes fonctionnent dans deux directions. Dainichi Nyorai, la 

personnification de la vérité (Dharmakaya), les pratique avec pour objectif de révéler la 

vérité alors que nous les pratiquons dans le but de réaliser la vérité. C'est l'unification des 

deux pratiques qui conduit au satori. 

 

Rakan 



65 

On trouve trois variétés de pratiques secrètes : les secrets du corps, du langage, et de 

l'esprit. 

• Les secrets du corps incluent les mudras à la main, la manipulation des outils rituels et la 

méditation, 

• Les secrets du langage incluent le chant des sutras, 

• Les secrets de l'esprit incluent des pratiques de visualisationavec des mandalas et des 

caractères sanskrits. 

 

Satori 

L'illumination, l'objectif final du pèlerin. Le plus haut état du Bouddha. Les personnes 

qui atteignent le satori deviennent Buddha. Il est aisé de comprendre les mots, c'est la 

compréhension de la signification du vrai sens toutes les choses. 

 

Sekishoji 

Les barrières du temple où l'on dit que Kōbō-Daishi vérifie tous les pèlerins. Si leur 

comportement est mauvais, il leur sera impossible de continuer le pèlerinage au-delà de ce 

temple. Il y a une barrière dans chaque préfecture : #19, Tatseueji ; #27, Konomineji ; #60, 

Yokomineji; and #66, Unpenji. 

 

Sendatsu 

Les guides vétérans ont beaucoup d'expérience et guident les pèlerins novices. Pour 

devenir un Sendatsu, il faut compléter le pèlerinage au moins quatre fois pour être 

recommandé par l'un des temples. On fois la recommandation faite, l'organisation délibère 

et approuve ou non la recommandation. Une fois accepté, le sendatsu se voit octroyé les 

qualifications et autorisations requises. 

 

Shinbutsu Bunri 

En 1868, le gouvernement japonais mit en place une politique nationaliste qui 

abolissait le syncrétisme local entre le Shintō et le bouddhisme (Shinbutsu Shūgō) et les 

séparait strictement.  Les mouvements anti-bouddhistes (Haibutsu Kishaku) visèrent alors 

à son abolition  et ce sentiment se répandit dans la population. On en ressentit les effets 

même à Shikoku où de nombreux temples virent leurs biens confisqués ou détruits. Ces 

actes continuèrent jusqu'à l'instauration de la liberté de religion en 1875. 

 

Dans la période plus récente, la plus grande partie de l'art bouddhique hors du Japon a 

été détruit ou volé. On dit même que le bois de la pagode du Kōfukuji à Nara (site de 

l'héritage mondial depuis 1998) fut vendu comme bois de chauffage pour 25 yens. 

 

Shingon 

Ce terme a plusieurs significations. Il signifie en premier les matras en sanskrit 

attribués au bouddhas et aux autres déités du bouddhisme ésotérique. Il représente 

également l'école de bouddhisme ésotérique japonaise établie par Kūkai au 9e siècle. 

 



66 

Sokushin Jōbutsu 

C'est la réalisation du satori et la transformation en Bouddha dans le corps actuel de la 

personne. Pour y aboutir il est nécessaire d'abandonner sa routine quotidienne et de se 

soumettre à un entrainement et à une pratique religieux particulièrement stricts. Il est 

nécessaire d'abandonner son égo et d'offrir son corps et sa vie au monde et aux autres. Il faut 

s'isoler dans la montagne pendant 1 000, voir 2 000 jours et tout abandonner en continuant 

la pratique de l'ascèse. Le monde du Sokushin Jōbutsu transcende tout, les quatres directions 

(voir la description du sugegasa plus haut), le bien et le mal, la vie et la mort. 

 

Takuhatsu 

Dans les temps anciens, les moines et les pèlerins 

allaient de demeure en demeure pour chanter des sutras 

pour le bonheur des habitants dans le but d'obtenir un 

soutien financier pour le temple auquel ils 

appartenaient. Les habitants faisaient alors des 

offrandes de riz ou d'argent en les plaçant dans le bol 

du moine. On appelait ces offrandes Ofuse. Pour les 

pèlerins, cette pratique demandait un courage 

considérable. Aujourd'hui encore on trouve des moine 

pratiquant le takuhatsu près des gares ou dans les artères fréquentées mais il est interdit de le 

faire de l'enceinte du temple. 

 

Tashinkyō 

Le terme signifie polythéisme. De nombreux japonais se considèrent comme 

polythéistes et leur pratique bouddhique n'est qu'un aspect de leur pratique religieuse. 

Ailleurs dans le monde on trouve d'autres dieux et d'autres bouddhas. Les rituels ont pour 

sujet des statues représentant ces dieux et dépassant l'état d'œuvre d'art. 

 

Otera 

Les temples. Jusqu'à il y a trente ans environs, les temples étaient des lieux de 

rassemblement et de réunion mais aussi des lieu de jeu pour les enfants. Le temple était très 

proche de la vie quotidienne des gens. Aujourd'hui on les utilise rarement pur autre chose 

que des services funéraires ou autres fonctions religieuses, en particulier dans les zones 

urbaines. 

 

Waniguchi 

Une cloche de métal accrochée à l'avant du toit 

dans le temple principal et le Daishi-dō. Le terme veut 

dire « bouche de crocodile » et ce nom vient de la 

forme plate de la cloche avec une grande ouverture sur 

son fond. Les pèlerins sonnent la cloche en secouant la 

corde qui lui est attachée pour annoncer au Bouddha 

du temple que vous êtes arrivé pour prier. 

Takuhatsu 

Waniguchi 



67 

 

Waraji 

On trouve à l'entrée des temples du pèlerinage 

des sandales de paille (waraji) de taille diverse 

accrochées aux portes principales. Ce sont des prières 

à votre endurance  pour pouvoir marcher facilement 

dans les sentiers de montagne et sur de grandes 

distances. Certaines personnes en font, mais elles ne 

sont presque jamais utilisées. Avant que les routes du 

pèlerinage soient pavées, elles étaient portées par tous les pèlerins. 

 

Yaku 

Être victime de malchance, d'un désastre. 

 

Yaku-doshi 

Les années où vous devez être particulièrement vigilant contre la malchance et les 

désastres. Si l'on considère qu'une personne a un an l'année de sa naissance, les yaku-doshi 

pour les hommes sont 25, 42 et 61, pour les femmes elles sont 18, 33 et 37. L'âge de 42 ans 

pour les hommes et de 37 ans pour les femmes est appelé « dai-yaku » et les risques d'être 

victime d'une catastrophe augmentent considérablement. Comme les Japonais n'utilisent 

plus ce système pour calculer les âges, il suffit d'ajouter 1 à son âge. 

Certains temples ont des escaliers « yaku-doshi » avec un nombre de marches égal aux 

âges des dai-yaku. Si vous avez cet âge, mettez une pièce sur chacune des marches en les 

montant en espérant que ceci réduira votre malchance. 

 

Yaku-yoke 

Prière à la déité du temple principal pour 

échapper à sa malchance. C'est une pratique très 

commune. 

 

Uruu-Doshi 

Année bissextile. On dit que faire le pèlerinage 

en gyaku-uchi lors d'une année bissextile apporte 

encore plus de bienfaits. 

 

Cette croyance vient de l'histoire d'Emon Saburō qui fit le pèlerinage 20 fois en 

jun'uchi pour chercher Kōbō-Daishi sans le trouver. Il décida alors de faire le pèlerinage en 

gyaku'uchi en espérant augmenter ses chances et il trouva Kobo Daishi au pied de la 

montagne menant au Shōsanji. Cette année devint bissextile pour cette raison. Même 

aujourd'hui, on dit que les pèlerins qui voyagent en gyaku'uchi ont bien plus de chances de 

rencontrer Kobo Daishi qui continue sa pratique spirituelle en marchant sans cesse autour de 

l'île en jun'uchi. 

 

Waraji 

階段に賽銭を供え厄除けを祈る 



68 

Il faut noter que les panneaux indicateurs ont été installés pour les personnes voyageant 

en jun'uchi. Les pèlerins voyageant dans l'autre sens se perdent fréquemment et c'est aussi 

pour cette raison qu'on considère les bénéfices du gyaku-uchi comme plus importants. 

 

Go-Butsu 

Les cinq Bouddhas. Dainichi Nyorai (Bouddha) et les quatre bouddhas qui l'entourent 

dans la section centrale des deux mandalas Shingon principaux. On voit des drapeaux de 

cinqu couleurs différentes dans les temples du pèlerinage. Ces couleurs sont associées aux 

cinq bouddhas. 

 

Jūsan-Butsu 

Les treize bouddhas. Treize bouddhas sont le sujet du culte dans le bouddhisme 

Shingon. En groupe, ils sont les déités principales des deux mandalas Shingon. Les services 

funéraires bouddhiques donnés le 7e jour après un décès on place Fudō Miyōō sur l'autel. 

Les services des jours et années suivants alterneront le bouddha présent sur l'autel. Le 

dernier service sera celui du 33e anniversaire du décès, avec Kokuzō placé sur l'autel. 

 

En-no-Gyōja (634-701) 

On dit aussi En-no-Ozunu. Né dans la préfecture  actuelle de Nara, c'était un 

guérisseur qui étudiant les pratiques ésotériques et pratiquait l'ascèse dans les montagnes. Il 

a posé les fondements du Shugendō. Il a réellement existé, mais l'image qui a été transmise 

a été altérée par les légendes et le folklore associés à sa personne. 

On le considère comme le fondateur des temples de Shōsanji, Yasakaji, Yokomineji et 

Maegamiji. 

 

Frederick Starr (1895-1933) 

Professeur d'anthropologie à l'Université de 

Chicago, il a fait quinze séjours au Japon pendant 

lesquels il a beaucoup voyagé. Ses osamefuda faits à 

la main ont été trouvés dans de nombreux temples et 

sanctuaires dans tout le pays au point qu'on l'appelait 

« Docteur amulette ». En 1921 il entreprit un 

pèlerinage de trente jours et laissa un osamefuda en 

cuivre au Enmyōji, aujourd'hui le plus ancien 

osamefuda trouvé dans ce temple. Il a monté le mon Fuji cinq fois et a été enterré à son 

pied. 

 

Gyōki (668-749) 

Moine né dans la préfecture actuelle d'Osaka. Il était actif dans la région du Kansai où 

il s'occupait des personnes dans le besoin. Il a contribué également au contrōle des 

inondations, à la création de nouveaux champs de riz et de ponts. En 745 le gouvernement 

lui donne le titre le plus haut dans le clergé bouddhique. Il a également le titre de Bosatsu 

Frederick Starr 



69 

(Bodhisattva) et est donc également connu sous le nom de Gyōki Bosatsu. On dit qu'il a 

fondé trente des temples du pèlerinage. 

 

Chōsokabe Motochika (1538—1599) 

Le seigneur féodal qui dirigeait la province de Tosa (Kōchi aujourd'hui). En 1585 il 

unifie Shikoku et son pouvoir et son influence grandissent d'autant. Cette période 

d'unification a amené la destruction de nombreux temples hors de la province de Tosa ainsi 

que beaucoup de souffrances pendant les années qui ont suivi pendant la période de 

reconstruction. 

 

Shinnen Yūben (?-1691) 

On considère le la popularité du pèlerinage a 

commencé au 17e siècle avec la publication du 

premier guide par Shinnen, le Shikoku Henro 

Michichshirube, en 1687. Shinnen fit le pèlerinage 

plus de vingt fois et voyant de nombreux pèlerins se 

perdre il mit en place 200 signes en pierre dans tout 

Shikoku. Il recueillit ensuite des histoires sur les 

bienfaits du pèlerinage et les publia en 1690 sous le 

titre Shikoku Henro Kudoku Ki. Avec sont camarade le moine Jyakuhon du mont Kōya, il 

écrit et publia un manuel des 88 temples en 1689 appelé Shikoku Henro Reijō Ki. 

 

Unités de longueur 

Le système métrique n'a été adopté au Japon qu'en 1891. Le système alors en vigueur 

était inspiré d'un système chinois. Les anciens panneaux utilisaient ce système de chō (109 

m) et de ri (3 927 m), mais les distances réelles variaient selon la manière de les mesurer. 

 

Musées 

Les musées historiques de la préfecture d'Ehime (Seiyo) et de Kagawa (Takamatsu) 

offrent des informations complètes sur l'histoire du pèlerinage. 

 

Tombe de Shinnen (Susakiji, Takamatsu) 



70 

18. Introduction aux statues bouddhiques 

 

Ceci est une introduction aux statues bouddhiques trouvées fréquemment dans les 88 

temples du pèlerinage. 

 

Le système polythéiste japonais avait amalgamé le culte bouddhique et le culte Shintō 

pendant des siècles. Une quantité innombrable de déités et bouddhas sont nés des désirs et 

souhaits des croyants avec pour chacun une manière de le vénérer. Cette introduction vous 

permettra de mieux comprendre les bienfaits associés à chaque statue ainsi que sa 

signification. 

 

 

Nyorai (Bouddha) 

Les êtres qui ont atteint l'illumination. Les Nyorai sont également appelés Budda 

(transcription japonaise de Bouddha) et remontent à la fondation du bouddhisme pas 

Shakyamuni. Les Nyorai sont les êtres du plus haut niveau et leurs statues ne portent aucun 

accessoire ou objet attaché à leur corps d'une manière générale. 

 

Shaka Nyorai (Shakyamuni) 

Né prince avec le nom de Gotama Siddhartha, Shakyamuni est le fondateur du 

bouddhisme. On l'appelle Shaka Nyorai en signe de respect. Il a atteint l'illumination 

après des années d'ascèse et avec les pouvoirs qu'il a ainsi acquis s'est consacré au salut 

de tous les êtres vivants. 

 

Amida Nyorai 

Amida Nyorai est immortel et sa lumière éclaire le monde et tous les êtres humains. 

C'est un être de pouvoirs surnaturels sans les limites du temps et de l'espace. Ses croyants 

le rejoignent dans la Terre pure après leur mort. 

 

Yakushi Nyorai 

Si les autres nyorai vous apportent le confort après la mort, Yakushi Nyorai a pour 

souhait de sauver les êtres vivants de la maladie et de la souffrance subies pendant dans 

Shaka Nyorai / Amida Nyorai / Yakushi Nyorai / Dainichi Nyorai 



71 

leur vie. Yakushi a une affection sans limites. On le voit souvent avec un bol à médecine 

dans sa main gauche. 

 

Dainichi Nyorai 

On le trouve habillé comme un jeune Shaka Nyorai. La plupart de ses statues le 

montrent portant divers accessoires et ornements cosmiques. Dainichi Nyorai est le plus 

important nyorai du bouddhisme ésotérique. 

 

Bossatsu (Bodhisattva) 

Les bossatsus pratiquent l'ascèse auprès des Nyorai tout en contribuant au salut de tous 

les êtres vivants. Leurs statues sont en général plus décorées que les Nyorai et on les trouve 

souvent avec des couronnes, des colliers, des boucles d'oreilles. On les voit aussi tenant 

divers accessoires qu'ils utilisent pour réaliser les souhaits de ceux qu'ils aident. 

 

Jūichimen Kannon Bosatsu 

Le bodhisattva à onze visages Avalokitesvara. En plus de son premier visage, la 

statue a onze visages supplémentaires disposés autour de la tête de la statue, montrant 

chacun une émotion humaine (la joie, la colère, la douleur, l'humour, etc.) Ce bodhisattva 

fait preuve de  beaucoup de compassion, on le trouve souvent représenté par une femme. 

 

Senju Kannon Bosatsu 

Le bodhisattva à mille bras, Avolokitesvara. La paume de chacune de ses mains a un 

œil qui lui permet de déceler les souffrances de tous les êtres vivants pour ensuite tenter 

de les sauver. 

 

Jizō Bosatsu 

Jizō tente de sauver les êtres de leurs soucis et difficultés, tout comme la Terre mère 

a le pouvoir de prendre soin de nous tous. On considère que Jizō est la déité gardienne 

des enfants et l'on dit que pendant les 5 670 000 000 années entre la mort de Shakyamuni 

et l'apparition du Miroku Bosatsu (le bodhisattva Maitrea), alors qu'aucun bouddha ne 

sera présent dans ce monde, Jizō continuera sans cesse d'œuvrer au salut de tous. 

 

Shō Kannon Bosatsu 

Jūichimen Kannon Bosatsu / Senju Kannon Bosatsu / Jizō Bosatsu / Shō Kannon Bosatsu 



72 

Le bodhisattva Avolokitesvara sacré. Représentée sous la forme d'un être humain. 

Elle porte une couronne décorée de petites statues de Amida Nyorai et tient une fleur de 

lotus dans sa main gauche. 

 

Kokūzō Bosatsu 

Le bodhisattva Akasagarbha. Sa sagesse et sa compassion sont à l'égale de l'infinité 

de l'univers. Le culte de Kokūzō apporte comme bienfait la mémoire et la capacité à 

étudier. Il est représenté avec un joyau réalisateur de vœux dans sa main gauche. 

 

Batō Kannon Bosatsu 

Le bodhisattva Avolokitesvara à tête de cheval. Cette statue représente Kannon avec 

une tête de cheval sur sa propre tête. Il œuvre à faire disparaître l'ignorance et les désirs 

matériels (bonnō) et à détruire le mal. Si les autres statues de Kannon le représentent sous 

une forme féminine et apaisée, Batō est représenté  avec un regard dur et des dents à vif, 

lui donnant une expression de colère et de sauvagerie. 

 

Monju Bosatsu 

Le bodhisattva Manjusri. Monju est le bosatsu de la connaissance qui nous apporte 

la sagesse des jugements et des décisions corrects. Il est assis sur un trône de lotus, 

parfois placé sur le dos d'un lion. Il tient une épée dans sa main droite, un symbole de 

sagesse avec laquelle il anéantit nos illusions. Dans sa main gauche, il tient une fleur de 

lotus et un sutra avec lequel il transmet sa sagesse à tous. 

 

Miroku Bosatsu 

Le bodhisattva Maitreya qui apparaîtra 5 670 000 000 ans après la mort de 

Shakyamuni pour sauver tous les êtres vivants. On l'appelle le bouddha du futur. Il 

deviendra bouddha après son apparition. 

 

Myōō (rois de la sagesse) 

Dans le bouddhisme ésotérique les myōō sont les déités messagères de Dainichi Nyorai. 

Ils tiennent une épée dans leur main droite et une corde dans leur main gauche. Leur regard 

est dur avec leurs yeux grands ouverts. Ils utilisent leurs pouvoirs pour punir le mal et la 

cruauté. 

Batō Kannon Bosatsu / Kokūzō Bosatsu / Monju Bosatsu / Miroku Bosatsu 



73 

 

Fudō Myōō 

Acala Vidyaraja. Une déité unique au bouddhisme 

ésotérique apporté du Chne par Kūkai. Fudō est la 

personnification de Dainichi Nyorai et anéantit nos désirs 

matériels (bonnō) avec son apparence terrible et les flammes 

qui l'entourent. Il nous protège en se substituant à nous en 

temps de besoin. 

 

Tenbu 

Venues du brahmanisme, ces nombreuses déités ont pour 

fonction de protéger les bouddhas, bodhisattvas et myōō de leurs ennemis. On en trouve 

quatre souvent ensemble, les quatre rois des cieux (Shitennō) et ils protègent le monde 

bouddhique dans les quatre directions : Jikokuten pour l'Est, Kōmokuten pour l'Ouest, 

Zōchōten pour le Sud et Tamonten pour le Nord. 

 

Kongō Rikishi (Gardiens de Niō) 

Deux déités sous forme humaine postées à gauche et à droite de l'entrée principale 

des temples, bloquant avec leurs expressions féroces les ennemis des bouddhas. À droite 

devant l'entrée se trouve Agyō avec sa bouche ouverte, à gauche se trouve Ungyō avec sa 

bouche fermée. On les appelle fréquemment « Oniō-sama ». 

Fudō Myōō 

Jikokuten / Zōchōten / Kōmokuten / Tamonten 



74 

19. Accès 

 

Route recommandee pour Tokushima 
 

Si vous arrivez à l’aéroport de Narita 

1) Le Peach Aviation (LCC) dessert Narita-Kansai. 

Avoir les autobus directs pour Tokushima depuis l’aéroport international du Kansai, ou se 

deplacer jsuqu’a l’O-CAT (Ōsaka City Air Terminal) ( http://ocat.co.jp/ ) en train ou en 

autobus, et venir a Tokushima en autobus a grande vitesse. 

(Il y a les autobus a grande vitesse depuis l’O-CAT pour la gare de Tokushima environ 

toutes les 15 minutes, le tarif est moin cher que celui de chemin de fer.) 

2) Se deplacer jsuqu’ à l’aéropport de Haneda en train ou en autobus,Venir à l’aéroport de 

Tokushima par avion. 

3) Se deplacer jusqu’a la gare de Tōkyō en train, Venir a Okayama en shinkansen ensuite, 

changer a la gare d’Okayama pour la ligne Seto-Ōhashi et venir a la gare de Tokushima 

via Takamatsu. 

4) est une choix moins chere que n°3, se deplacer jusqu’a la gare de Tōkyō en train, Venir a 

Ōsaka en shinkansen, puis prendre un autobus a grande vitesse de la gare d’ Ōsaka a 

Tokushima. 

*n°1 est le moins cher. 

 

Si vous arrivez a l’aéroport de Haneda 

Meme route recommendee que n°2, n°3, et n°4 ci-dessus. Cependant, prendre le shinkansen 

a la gare de Shinagawa est recommande en ce cas. 

 

Si vous arrivez à l’aéroport international du Kansai 

N°1 ci-dessus est recommande. 

 

 

Shikoku, au départ des principales villes japonaises 

En avion 

Aéroport de Tokushima ←→ Tōkyō-Haneda, Fukuoka 

Aéroport de Kōchi ←→ Tōkyō-Haneda, Nagoya, Ōsaka, Fukuoka 

Aéroport de Matsuyama ←→ Tōkyō-Haneda, Tōkyō-Narita, Chūbu, Ōsaka, Kansai, 

Fukuoka, Kagoshima, Naha, Shanghai 

Aéroport de Takamatsu ←→ Tōkyō-Haneda, Tōkyō-Narita, Naha, Séoul, Shanghai, 

Taipei, Hong Kong 

En train 
Principales villes japonaises ←→ Okayama ←→ Tokushima, Kōchi, Matsuyama, 

Takamatsu 

 

Japan Rail Pass 

Un billet particulièrement utile pour des séjours courts ou des voyages touristiques. Il 

permet d'utiliser toutes les lignes JR, y compris de Shikansen, mais l'inscription doit se faire 

avant l'entrée sur le territoire japonais. 

http://ocat.co.jp/


75 

Prix des billets (décembre 2017) 

 

 

En car Tokushima, Anan, Kamojima ←→ Tōkyō, Ōsaka (Toku Bus) 

Tokushima ←→ Nagoya, Kyōto, KIX, Kobe, Okayama, Hiroshima (Toku Bus) 

Muroto, sud de Tokushima ←→ Ōsaka, Kōbe (Toku Bus) 

Nahari, Noichi, Tosa-yamada ←→ Kyōto, Ōsaka, Kōbe (Kintetsu Bus) 

Kōchi ←→ Tōkyō, Nagoya, Kyōto, Kōbe, Okayama, Hiroshima (Tosaden Bus) 

Kōchi, Aki ←→ Ōsaka (Tosaden Bus) 

Susaki, Kōchi ←→ Kyōto, Ōsaka, Kōbe (IR Bus) 

Sukumo, Nakamura, Kubokawa, Susaki ←→ Kyōto, Ōsaka, Kōbe (Kintetsu Bus) 

Johen, Uwajima, Unomachi, Ōzu ←→ Ōsaka, Kōbe (Uwajima Jidōsha) 

Ōzu, Uchiko, Matsuyama ←→ Tōkyō, Nagoya, Ōsaka (Iyōtetsu Bus) 

Matsuyama ←→ Kyōto, Kōbe, Okayama, Fukuyama, Fukuoka (Iyōtetsu Bus) 

Imabari, Saijō, Niihama, Shikoku Chūō ←→ Tōkyō, Ōsaka, Kōbe (Seto Uchi Bus) 

Awa-ikeda, Donari, Itano ←→Ōsaka, Kōbe (Hankyū Bus) 

Marugame, Sakaide, Takamatsu, Shido ←→ Tōkyō, Yokohama, Nagoya (Shikoku 

Kōsoku Bus) 

Kan'onji, Marugame, Zentsūji ←→ Ōsaka, Kōbe, (Shikoku Kōsoku Bus) 

Takamatsu ←→ Kyōto, Ōsaka, KIX, Kōbe (Shikoku Kōsoku Bus) 

Takamatsu ←→ Ōsaka, Kōbe (Foot Bus) 

Takamatsu ←→ Hiroshima (JR Shikoku Bus) 

Les gares routières se trouvent à proximité des principales gares ferroviaires 

Remarque : les caractères gras indiquent un arrêt à la gare de Nankai Nanba 

 

En ferry Port de Wakayama ←→ Port de Tokushima (Nankai Ferry) 

Port de Ōsaka-nankō ←→ Port de Tōyo, Niihama (Orange Ferry) 

Port de Kōbe ←→ Port de Takamatsu (Jumbo Ferry) 

Port de Matsuyama-kannkō ←→ Port de Hiroshima (Ishizaki Kisen) 

Port de Matsuyama-kannkō ←→ Port de Kitakūshū Kokura (Ishizaki Kisen) 

Port de Yawatahama ←→ Port de Beppu, Usuki [Kūshū] (Uwajima Unyu, Orange 

Ferry) 

Port de Sukumo ←→ Port de Saiki [Kūshū] (Sukumo Ferry) 

 

 

Kōyasan, au départ des principales villes japonaises 

En avion KIX ←→ Tōkyō-Narita 

transfert 

KIX ←→ Kōyasan (Nankai Raiway) 

KIX ←→ Kōyasan (Bus) 

En train Toutes destinations ←→ Ōsaka Nanba ← (Nankai Raiway) → Kōyasan 

Type Vert Ordinaire 

Durée Adulte Enfant Adulte Enfant 

7 jours 38 880 ¥ 19 440 ¥ 29 110 ¥ 14 550 ¥ 

14 jours 62 950 ¥ 31 470 ¥ 46 300 ¥ 23 190 ¥ 

21 jours 81 870 ¥ 40 930 ¥ 59 350 ¥ 29 670 ¥ 



76 

 

Transport dans Shikoku 

Transports en commun 

Si vous manquez de temps, si vous souhaitez vous reposer, vous échapper un peu, 

n’hésitez pas à utiliser les transports en commun. Hors des grandes villes le nombre de 

départ sera cependant plus limité. 

Les quatre préfectures de Shikoku sont reliées par des cars autoroutiers. Les gares 

routières se trouvent à proximité des gares ferrovières principales.  

 

Entre Shikoku et Kōya-san 

Accès à Kōya-san 

Nankai Electric Railway  http://www.nankai.co.jp/ 

Pour aller à Kōya-san, le point de départ est la gare de Nanba sur la ligne de Osaka 

Nankai Railway. De Nanba à Kōya-san, un express mettra environ 1h30 (pour 1 900 ¥), il 

existe des tickets aller-retour.  

Pour aller à Nanba en partance des gare principales de Shikoku  

En car 

autoroutier 

1. Toku Bus au départ de Tokushima, Foot Bus au départ de Takamatsu, pour aller 

directement au 4
e
 étage de la gare de Nankai Namba. En Foot Bus, on arrive à 25 

min. de marche du temple #1 par l’arrêt Naruto-Nishi. On trouve des tickets pour 

le bus à Kōya-san, des tickets pour la visite, en carnets ainsi que des billets réduits 

aller-retour. 

2. En changeant à la station O-CAT de Osaka, on trouve des cars en partance de 

Tokushima, Kōchi, Matsuyama ou Takamatsu. La gare de Nankai Nanba se trouve 

à 5 min. à pieds de O-CAT. 

En train D’Okayama on peut prendre le shinkansen pour Shin-Osaka. De là, en passant par 

Osaka on peut changer à Shinimamiya pour arriver sur la ligne Nankai Dentetsu ou 

on peut prendre le métro à Shin-Osaka pour aller jusqu’à Nanba. 

En avion De l’aéroport de Matsuyama on peut prendre des lignes Low-Cost pour l’aéroprt de 

Kansai, de là on prend la ligne Nankai Dentetsu pour descendre à Tengachaya en 

express (environ 35 min. pour 1 390 ¥) 

En ferry La ligne Nankai Ferry relie Tokushima à Wakayama en deux heures pour 2 000 ¥. De 

la gare Nankai Dentetsu de Wakayama l’express vous ammène à Tengachaya en 

environ une heure (1 350 ¥). 

Du port de Tokushima jusqu’à la gare de Kōya-san on trouve des tickets spéciaux 

pour 2 000 ¥. 

On peut aussi prendre le train de la gare de Wakayama jusqu’à la gare d’Hashimoto, 

pour 1h30 de trajet (820 ¥) de de la gare d’Hashimoto Station changer pour la ligne 

Nankai Dentetsu et arriver à Kōya-san en environ 1h mais les connexions ne sont 

pas pratiques.  

 

Informations touristiques dans Kōya-san 

Association touristique de Kōyasan 

http://www.shukubo.net/contents/    Tél : 0736-56-2616 

 

http://www.nankai.co.jp/
http://www.shukubo.net/contents/


77 

Le mont Ishizuchi 

Les routes pour atteindre le Ishizuchi passent soit par Matsuyama avec changement à 

Kuma pour arriver à Tsuchigoya, ou par Saijo en bus pour arriver au téléphérique. La 

première route est ouverte exclusivement du 1
er

 avril au 30 novembre les week-ends et jours 

fériés, la second est ouverte tous les jours. Le mont Ishizuchi est proche des 2 000 mètres, 

pensez à porter des vêtements appropriés à l’occasion.  



78 

20. Japonais à connaître 

 

Les japonais que vous rencontrerez sur votre chemin ne parleront presque pas les 

langues étrangères, même l’anglais. Cependant, les habitants de Shikoku essayeront de vous 

rendre service et de vous comprendre dès qu’ils verront que vous êtes un pèlerin. Le mur de 

la langue n’est pas aussi élevé que ceci. Il existe des dictionnaires électronques 

Français-Japonais ainsi que des applications pour smart-phone et autres PDA. 

Parmi les établissements d'hébergement, les petits ryokan (auberges typiques 

japonaises) ou minshuku (chambres d'hôtes japonaises) que l'on trouve dans les zones 

rurales, sont généralement tenus par un couple de personnes âgées.Il est peu réaliste de 

demander à des personnes ayant vécu au Japon parmi une communauté uniquement 

composée de locaux, d'apprendre l'anglais ou tout autre langue étrangère.Nous serions donc 

très reconnaissants si vous pouviez vous exprimer auprès des couples de personnes âgées 

qui vous hébergent, avec quelques mots japonais, simples, pour faciliter la communication. 

Merci de votre compréhension. 

 

Japonais pratique 

Brochures linguistiques, téléchargeables en PDF 

http://www.jnto.go.jp/eng/pdf/ 

 

Les bases 

Français Prononciation japonaise Japonais 

Oui / Non hai / iie はい / いいえ 

S'il vous plaît onegai shimasu お願いします 

Merci arigatō gozaimasu ありがとうございます 

De rien do-itashimashite どういたしまして 

Excusez-moi sumimasen すみません 

Désolé gomen-nasai ごめんなさい 

Bonjour (le matin) ohayō gozaimasu おはようございます 

Bonjour konnichiwa こんにちは 

Bonsoir konban wa こんばんは 

Bonne nuit oyasumi nasai おやすみなさい 

Au revoir sayonara さようなら 

M. / Mme .....san 〜〜さん 

Nombres 

1 ichi いち (一) 11 jū ichi じゅういち (十一) 

2 ni に (二) 12 jū ni じゅうに (十二) 

3 san さん (三) 20 ni jū にじゅう (二十) 

http://www.jnto.go.jp/eng/pdf/


79 

4 yon よん (四) 30 san jū さんじゅう (三十) 

5 go ご (五) 50 go jū ごじゅう (五十) 

6 roku ろく (六) 100 hyaku ひゃく (百) 

7 nana なな (七) 200 ni hyaku にひゃく (二百) 

8 hachi はち (八) 1 000 sen せん (千) 

9 kyū きゅう (九) 10 000 ichi man いちまん (一万) 

10 jū じゅう (十) 0 zero ぜろ (０) 

Temps / jours de la semaine 

Minute fun ふん Dimanche nichi yōbi 日曜日 

heure ji じ Lundi getsu yobi 月曜日 

jour hi/nichi ひ/にち Mardi ka yōbi 火曜日 

Mois gatsu がつ Mercredi sui yōbi 水曜日 

Matinée gozen ごぜん Jeudi moku yōbi 木曜日 

Après-midi gogo ごご Vendredi kin yōbi 金曜日 

nuit yoru よる (夜) Samedi do yōbi 土曜日 

Jours du mois 

1er tsuitachi 一日 9 kokonoka 九日 

2 futsuka 二日 10 tōka 十日 

3 mikka 三日 11 jū ichi nichi 十一日 

4 yokka 四日 12 jū ni nichi 十二日 

5 itsuka 五日 20 nijū nichi 二十日 

6 muika 六日 21 nijū ichi nichi 二十一日 

7 nanoka 七日 22 nijū ni nichi 二十二日 

8 yōka 八日 30 sanjū nichi 三十日 

Mot 

liquide okane お金 téléphone denwa 電話 

bureau de 

poste 
yūbinkyoku 郵便局 

téléphone 

portable 
keitai 携帯電話 

ticket kippu きっぷ smart phone sumaho スマホ 

carte chizu ちず wi-fi waï-faï ワイファイ 

croisement kōsaten 交差点 main / pied te / ashi 手/足 

signal shingō 信号 chaussure kutsu Chaussures 

repas en 

boîte 
obentō 弁当 médicament kusuri 薬 



80 

eau / thé mizu / ocha 水/お茶 bain public sentō 銭湯 

Expressions utiles 

mètres / kilomètres mētoru / kiromētoru メートル, キロメートル 

Il y a encore (5) km. ato (go) kiro あと(5)キロ 

Il faut encore (30) minutes. ato (sanjū) pun あと(30)分 

Vous parlez français ? furansugo ga wakarimasuka フランス語が分かりますか？ 

Je ne parle pas japonais. nihongo ga wakarimasen 日本語が分りません。 

Je ne comprends pas. wakarimasen 分かりません 

J'ai compris. wakari mashita 分かりました。 

Je suis (français). watashi wa (furansu jin) desu 私は（フランス人）です。 

Comment vous appelez-vous ? onamae wa nan desuka ? お名前はなんですか？ 

Je suis perdu. michi ni mayoi mashita. 道に迷いました。 

Gauche / droite hidari / migi 左/右 

Tournez à gauche / à droite. hidari (migi) e magaru 左（右）へ曲がる 

Nord / Sud / Est / Ouest kita/minami/higashi/nishi 北・南・東・西 

Quelle heure est-il ? ima nanji desuka ? 今何時ですか？ 

Contactez ... s'il vous plait. ... ni renraku shite kudasai. ... に連絡してください。 

Appelez le docteur (la police) 
isha (keisatu) wo yonde 
kudasai 

医者(警察)を呼んでください 

J'ai mal à l'estomac onaka ga itai desu おなかが痛いです 

J'ai de la fièvre netsu ga arimasu 熱があります 

Attendez un instant chotto matte kudasai ちょっと待ってください 

Les lieux 

Où se trouve ... ? ... wa doko desuka ... はどこですか 

Toilettes toire トイレ super-marché supā スーパー 

gare eki 駅 Supérette conbini コンビニ 

Arrêt de bus basu-tei バス停 hōpital byōin 病院 

L'auberge 

J'aimerai faire une réservation. yoyaku onegai shimasu 予約お願いします 

J'aimerai annuler une réservation. sumimasen, canselu shimasu 
すみません、キャンセルし

ます 

hier / aujourd'hui / demain kinō / kyō / ashita 昨日/今日/明日 

sur-lendemain asatte あさって 

Pour un /deux hitori desu / futari desu 一人です / 二人です 



81 

Mon nom est namae wa ... desu なまえは ... です 

J'arriverai à (6) heures (roku) ji ni tsukimasu (6) 時に着きます 

Je suis à ...  maintenant.  ima ... ni imasu 今 ... にいます 

petit-déjeuner / dîner chōshoku / yu-shoku 朝食 / 夕食 

J'aimerai dîner yūshoku onegai shimasu 夕食お願いします 

sans repas sudomari desu 素泊まりです 

J'aimerai avoir encore une portion. okawari onegai shimasu おかわりお願いします 

C'est combien ? ikura desuka いくらですか 

Peut-on utiliser une carte de crédit ? kādo wa tsukae masuka カードは使えますか 

Puis-je utiliser l'internet (wifi) ? 
Internet (waifai) wa tsukae 
masuka 

インターネット(wi-fi)は使

えますか 

bain ofuro おふろ 

Puis-je faire une lessive ? sentaku dekimasuka ? 洗濯できますか 

C'est délicieux. oishii desu おいしいです 

Je suis végétarien(ne). watashi wa vegetarian desu 私はベジタリアンです 

Je peux manger du poisson et des 

légumes, mais pas de viandes. 

sakana to yasai wa OK. niku 

wa dame. 

魚と野菜は大丈夫。肉だけ

ダメ。 

Je ne peux ni manger du poisson ni 

de viande. 

sakana to niku no ryōhō 

dame 
魚・肉の両方ダメ。 

Je pars demain à 7 heures. 
asuwa nanajini shuppatsu 
shimasu 

明日は 7 時に出発します 

Une nuit/deux nuits ippaku/nihaku 一泊/二泊 

aucune chambre libre manshitsu 満室 

partager une chambre ai-be-ya 相部屋 

 



82 

21. Lieux où les langues étrangères sont utilisées 
 

Liste des bureaux publics d'information 

 

Centre d'informations touristiques (TIC) 

(Shin-Tōkyō Bldg rdc, ligne JR Keiyo, gare de Tōkyō. Sortie No. 6) 

O : 9h – 17h 03-3201-3331 F : 1 jan. 

 

Aéroport de Narita, Terminal No. 1 

(Hall des arrivées rdc)  

O : 8h – 20h 0476-30-3383  

 

Aéroport de Narita, Terminal No. 2  

(Hall des arrivées rdc)  

O : 8h – 20h 0476-34-5877  

 

Aéroport international de Kansai 

(Aéroport international de Kansai, rdc) 

O : 7h – 22h 072-456-6160  

 

Centre d'information visiteurs d'Ōsaka 

(rdc de la gare Nankai Nanba) 

O : 9h – 18h 06-6631-9100 F : 31 déc. - 3 jan. 

 

Centre d'information Kōbe 

(cōté sud de la gare JR San'nomiya) 

O : 9h – 17h 078-322-0220 F : 31 déc. - 2 jan. 

 

Centre d'information touristes Momotarō 

(1e étage de la gare JR Okayama) 

O : 9h – 20h 086-222-2912  

 

Centre d'information touristes de la ville d'Hiroshima 

(Entrée principale sortie sud de la gare JR Hiroshima, rdc.) 

O : 9h – 17h30 082-261-1877  

 

Association d'échanges internationaux de la préfecture de Tokushima (TOPIA) 

(dans la gare de JR Tokushima, 5e étage) 

O : 10h – 18h 088-656-3303 F : 29 déc. - 3 jan. 



83 

 

Centre d'information touristes de la ville de Miyoshi 

(en face de la gare JR Awa-Ikeda) 

O : 9h – 18h 0883-76-0877 F : fêtes de fin d'année et de nouvel an 

 

Information touristes « I » Kōchi 

(en face de la gare JR Kōchi) 

O : 9h – 17h 088-826-3337  

 

Centre d'information touristes Aki 

(3 minutes à pied de la gare d'Aki) 

O : 8h – 17h30 0887-34-8344 F : fêtes de fin d'année et de nouvel an 

 

 

Centre d'information touristes Shimanto 

(dans Sun River Shimanto, à proximité de la gare de Nakamura) 

O : 8h30 – 17h30 0887-35-4171  

 

Informations Dōgō Onsen  

(en face de la gare de Dogo-Onsen)  

O : 9h – 20h 089-943-8342  

 

Centre international de la préfecture d'Ehime (EPIC)  

(2 min. de marche de l'arrêt de tramway Minamimachi Matsuyama, devant le 

Kenminbunka-kaikan Himegin Hall)  

O : 8h30 - 17h 089-917-5678 F : samedi, dimanches, jours fériés, du 29 déc. au 3 

jan. 

 

Informations visiteurs de la région d'Imabari 

(rdc. de la gare d'Imabari) 

O : 9h – 19h 0898-36-1118 F : 29 déc. - 3 jan. 

 

Takamatsu City Information Plaza 

(en face de la gare JR Takamatsu) 

O : 9h – 18h 087-851-2009 F : 30 déc. - 3 jan. 

 

Informations Aéroport de Takamatsu 

(rdc. de l'aéroport de Takamatsu) 

O : 8h – 21h35 087-814-3355  



84 

 



85 

22. Légendes liées au pèlerinage 

 

Kōbō-Daishi a une empreinte bien plus importante dans la culture religieuse de 

Shikoku que nulle part ailleurs au Japon. Quantité d'histoires existent à son propos et on 

trouve même une tendance à relier un grand nombre de choses à lui ou à sa vie. On trouve 

également des légendes dont le protagoniste a été modifié pour devenir Kōbō-Daishi. 

 

Temple 10, Kirihata Kannon 

(Awa, Tokushima) 

Quand Kōbō-Daishi passa ici il cherchait de nouveaux vêtements pour réparer sa robe 

abîmée. Au Kirihataji il rencontra une jeune femme qui tissait dans une fabrique de grande 

valeur et qui lui donna le tissu qu'elle avait terminé. Après ce don, la jeune femme lui 

déclara que son plus grand désir était de servir le Bouddha et de sauver tous les êtres 

humains. En entendant ceci Kōbō-Daishi décida de l'ordonner none et immédiatement après 

qu'elle eu fait ses vœux elle se transforma en Senji Kannon Bosatsu et devint ainsi bouddha 

dans cette vie (Sokushin Jōbutsu). 

 

Ryūsuian 

(Kamiyama, Tokushima) 

Un été, un pèlerin seul arriva à l'ermitage de Ryūshu épuisé et assoiffé et s'écroulant à 

son entrée. Un moine passait alors par là et avec une branche d'un saule fit une incantation 

accordant la bénédiction du Bouddha à tous les êtres vivants. À cet instant, une source 

émergea du sol sauvant ainsi la vie du pèlerin. La branche de saule prit racine et devint un 

grand arbre et avec la source a depuis offert aux pèlerins un lieu de repos. 

 

Temple 18, Onzanji 

(Komatsushima, Tokushima) 

Kūkai pense à sa mère. 

À l'origine, ce temple avait décidé n'interdire son entrée aux femmes. Alors que Kūkai 

y pratiquait l'ascèse, sa mère, Tamayori Gozen,  arriva de Zentsuji pour le voir. Pour lever 

l'interdiction, Kūkai passa dix-sept jours en ascèse à chanter un mantra secret debout sous 

une chute d'eau. Grâce à sa dévotion, sa mère fut autorisée à rentrer et à lui rendre visite. On 

dit qu'après cet incident, la mère de Kūkai décida de se raser et de devenir nonne dans ce 

temple. 

 

Temple 19, Tatsueji 

(Komatsushima, Tokushima) 

Le bouddha perçoit les mauvaises actions d'une personne. 

Une femme du nom d'Okyō, originaire de la préfecture actuelle de Shimane avait tué 

son mari et s'était enfuie à Shikoku avec son amant. Elle ressentit du remords arrivée au 

temple et demanda pardon à la déité locale. Ses longs cheveux s'enchevêtrèrent à la corde 

accrochée à la cloche du temple et furent ainsi arrachés. Elle passa la fin de sa vie comme 

nonne. Tatsueiji est l'un de ces temples à barrières et l'on dit que les personnes qui font des 

mauvaises actions ne passent pas au-delà de ce temple. 



86 

 

Shirasagibashi, le pont de l'aigrette, devant le Tatsueji 

(Komatsushima, Tokushima) 

L'empereur Shōmu demanda à Gyōki de faire une statue de Jizō Bosatsu et de la poser 

au temple pour que l'impératrice Kōmyō puisse l'utiliser comme Bouddha personnel quand 

elle priait pour un accouchement sans difficulté. Alors qu'il cherchait un emplacement 

approprié, une aigrette apparut et après une courte dance se posa sur le pont qui traversait la 

rivière Tatsue. On a ainsi donné à ce pont le nom de pont de l'aigrette. 

Son autre nom, le neuvième pont, a une autre histoire pour origine. On trouvait alors 

sur le pont un emblème qui indiquait les neuf mondes. Quand des personnes mauvaises 

passaient sur le pont elles étaient tout de suite désorientées et paralysées, incapables de faire 

même un pas. C'est alors que l'aigrette apparaissait et se mettait à danser sur le pont. On dit 

que les personnes qui passent le pont sans voir l'aigrette sont des personnes pieuses. 

 

Légende du chemin venteux où il ne gèle jamais 

(Katsuura, Tokushima) 

Kōbō Daisi était assis sur un rocher à faire une veille, mais incapable de supporter la 

neige et le froid demanda  aux villageois un endroit où passer la nuit. Les villageois 

s'accordèrent pour utiliser un balai de grande valeur pour en faire du bois de chauffage. 

Kōbō-Daishi entendit les villageois parler de leurs difficultés à trouver de l'eau avec ce froid. 

En remerciement il planta son bâton dans le sol d'où jaillit une source. Après avoir chanté le 

Nenbutsu (Namu Amida Butsu), il interdit au gel de venir jusque là. 

 

L'emplacement d'Ikina et celui de Sakamoto sont liés. Ikina est situé dans un bassin 

spacieux entre les montagnes, le rendant facile à réchauffer. Sakamoto est plus haut dans la 

montagne, dans une vallée étroite, et l'eau de la rivière Tani est froide. Un vent plus doux 

souffle d'Ikina vers Sakamoto empêchant ainsi le gel de s'y former. Cette légende est une 

parfaite explication pour ce phénomène géologique. 

 

Shashingatake 

(au-dessus du temple 21, Tairūji) 

Quand Kūkai eut 24 ans, il écrivit dans le Sangō Shiiki « j'ai grimpé le mont Tairyu 

dans la province d'Awa et médité au cap Muroto dans la province de Tosa. La vallée a fait 

écho à ma voix et Vénus est apparue dans le ciel. » Les légendes disent que Kūkai pratiqua 

l'ascèse ici quand il avait 19 ans, chantant les mantras pour Kokūzō Bosatsu un million de 

fois (une pratique qu'on appelle le Kokūzō Gumonjihō) qui donne au pratiquant une 

mémoire sur humaine. 

 

Temple bekkaku 4, Saba Daishi 

(Kaiyō, Tokushima) 

Gyōki pratiquait l'ascèse dans les environs (on dit aussi qu'il s'agissait de Kūkai). Un 

jour, en se reposant sur une route, un paysan arriva avec son fils et des poissons (saba) 

séchés sur une mule fatiguée. Gyōki s'inquiéta pour la mule, mais le paysan ne fit rien. Pour 

donner une leçon à celui-ci Gyōki rendit la mule plus forte, donna vit aux poissons et apprit 



87 

aux paysans que les désirs humains étaient sans limites. Enfin ouvert aux enseignements du 

Bouddha, le paysan construit un abri pour Gyōki qui est à l'origine du nom de Saba Daishi. 

On dit que si vous priez ici et que vous vous abstenez de manger du saba pendant trois ans, 

vos désirs s'accompliront. 

 

Haha-gawa, la rivière mère 

(Kaiyō, Tokushima) 

Pendant une période de sécheresse continue, une mère, pour donner à boire à son 

enfant parti dans la montagne pour trouver de l'eau où elle rencontra un moine en pèlerinage. 

Voyant l'eau qu'elle avait trouvée il la lui demanda. Elle lui donna l'eau sachant qu'il était 

pèlerin. Le moine impressionné, le moine fit une incantation sur le sol à l'aide de son 

gokosho et une rivière y apparut. Depuis ce temps-là, la rivière s'appelle la rivière mère et 

son cours ne s'est jamais interrompu ni souillé. 

 

Gorogoro Ishi, les cailloux éparpillés 

(Tōyō, Kōchi) 

Sans routes pavées à l'époque, alors que les vagues érodaient le sentier toujours trempé, 

des petits cailloux de cessent de voler de-ci de-là et il fallait toujours faire attention lors du 

passage sur cette route dangereuse. 

 

Mikuradō 

(Muroto, Kōchi) 

Après avoir quitté l'université de Nara, Kōbō-Daishi parti pratiquer l'ascèse dans une 

grotte près de Muroto. Quand il eut 19 ans, il y vécut une expérience mystérieuse qu'il 

décrivit ensuite dans un de ses livres : « Vénus, brillante dans le ciel, vint voler dans ma 

bouche. » 

 

Les sept merveilles de Muroto 

(Hotsumisakiji, Muroto, Kōchi) 

• Ichiya Konryū no Iwaya (la caverne creusée en une nuit), un temple intérieur créé par 

Kōbō-Daishi  

• Kuwazonoimo (voir plus bas) 

• Nejiri Iwa (le rocher tordu), pour offrir à sa mère un refuge, Kōbō-Daishi usa de ses 

pouvoirs pour tordre le rocher 

• Kane Ishi (le rocher cloche), un rocher qui quand on le frappe, sonne comme une cloche 

• Myōjō Ishi (le rocher de Vénus), avec ses pouvoirs, Kōbō-Daishi fit briller un rocher pour 

faire fuir un serpent venimeux 

• Me Arai Ido (le puits pour laver les yeux), un puits dont l'eau a été bénie par Kōbō-Daishi, 

permettant ainsi de l'utiliser pour guérir les maladies des yeux 

• Gyōzui no Ike (l'étang de purification), pendant son ascèse, Kūkai se serait baigné et 

purifié ici. 

 

Temple 25, Shinshōji 

(Muroto, Kōchi) 



88 

Le temple qui sauva le seigneur de la noyade. 

En l'an 1602, le seigneur de la province de Tosa, Yamauchi Kazutoyo eut un accident 

de bateau en naviguant au large du cap Muroto. Un moine apparut alors et prit le contrōle du 

bateau pour le ramener au port. Une fois arrivé, le moine disparu dans le Shinshōjo. Quand 

les habitants vénérèrent le Jizō Bosatsu du temple principal, ils virent que celui-ci était 

mouillé. Ils réalisèrent qu'il s'agissait du moine. La statue est considérée comme la déité 

gardienne des pêcheurs locaux et leur offre sécurité quand ils sont en mer. 

 

Les sept merveilles de Iwamotoji, temple 37 

(Shimanto, Kōchi) 

• Koyasu Sakura (le cerisier de l'accouchement sans danger) 

Kōbō-Daishi pria sous cet arbre pour accorder un accouchement sans danger. 

 

• Sando Guri (trois fois des noix) 

Voir plus bas. 

• Kuchi Nashi Hiru (la sangsue sans bouche) 

Une sangsue perdit sa bouche quand Kōbō-Daishi chanta une incantation. 

• Sakura Gai (le coquillage cerisier) 

Un coquillage sur la plage se transforma en pétale de cerisier. 

• Fudegusa (l'arbuste pinceau) 

Quand Kōbō-Daishi enterra un pinceau de calligraphie dans le sable de la plage, un arbuste 

qui ressemblait au pinceau se mit à pousser. 

• Shiri Nashi Kai (le coquillage sans croupe) 

Quand Kōbō-Daishi chanta une incantation, un coquillage très pointu s'arrondit. 

• To Tatezu no Shōya (la porte du chef du village) 

Une maison que les voleurs ne pouvaient pénétrer à cause des pouvoirs de Kōbō-Daishi. 

 

Temple 38, Kongōfukuji 

(Tosashimizu, Kōchi) 

On dit que le cap Ashizuri est le point le plus proche de Fudaraku, la montagne où vit 

Kannon et le monde idéal vénéré comme terre pure d'Amida. Traverser la mer pour parvenir 

à Fudaraku (Fudaraku Tōkai) se dit des personnes qui prennent un petit bateau et se mettent 

à ramer en direction de la pleine mer, dans un élan d'espoir et de tristesse. 

 

Les sept merveilles d'Ashizuri, temple 38, Kongiofukuji 

(Tosashimizu, Kōchi) 

• Jigoku no Hana (le trou de l'enfer) 

Un trou qui continue sous le temple principal. 

• Kōbō Daishi no Tsumebori no Ishi (Les traces des ongles de Kōbō-Daishi dans le roc) 

Kōbō Daishi aurait tracé des caractères dans le roc avec ses ongles. 

• Kame Yobi Ba (Le lieu d'où les tortues sont appelées) 

Là où Kōbō Daishi aurait appelé des tortues pour l'aider à traverser la mer jusqu'à un récif. 

• Ichi Ya Konryū Narazu Torii (Le torii qui n'a pas été construit en une nuit) 

Les restes d'un torii que Kōbō Daishi n'a pas pu achever en une nuit. 



89 

• Shio no Michihi Chōzubachi (Le bassin à marée) 

Un bassin dont l'eau suit les mouvements de la marée. 

• Kame Ishi (Le roc de la tortue) 

Un roc qui indique la direction du Kame Yobi Ba. 

• Yurugi Ishi (le roc qui se balance) 

Les mouvements du roc indiquent si une personne a un cœur pur ou non. 

 

Temple 42, Butsumokuji 

(Seiyo, Ehime) 

Un temple ami des animaux. 

Sur les conseils d'une personne âgée, Kūkai voyageait sur le dos d'un bœuf quand il 

remarqua un joyau qui réalisait les vœux pris  dans un camphrier et étincelant. C'était 

exactement celui qu'il avait lancé vers l'Est alors qu'il était en Chine pour trouver un lieu 

approprié à l'enseignement du bouddhisme. C'est ainsi que les animaux domestiques sont 

vénérés ici dans un temple qui leur est dédié. 

 

Temple 43, Meisekiji 

(Seiyo, Ehime) 

On appelle ce lieu « Ageishi-san », littéralement « la pierre levée ». 

Il y a longtemps, une jeune fille incarnant Kannon aux mille bras transportait une 

grosse pierre tard dans la nuit et sans qu'elle le réalise, jusqu'à l'aube. L'incarnation de 

Kannon fut si surprise de voir le soleil levant qu'elle disparut aussitōt. La pierre est vénérée 

sous le nom de Hakuo Gongen et un petit sanctuaire a été créé à proximité pour y faire des 

offrandes. 

 

Temple bekkaku 8, Tōyohahashi 

(Ōzu, Ehime) 

Lors d'une nuit froide, Kōbō Daishi fut pris à attendre l'aube sous un pont. Son froid et 

la faim qu'il ressentit alors l'empêchèrent de dormir et il dit que cette nuit lui avait paru être 

dix nuits, donnant ainsi le nom de Pont des dix nuits à ce lieu. Ce pont est à l'origine  de la 

coutume qui veut qu'on ne laisse pas son bâton de pèlerin toucher le sol lors de la traversée 

d'un pont. 

 

Amikake Ishi, le roc couvert d'un filet 

(Matsuyama, Ehime) 

Deux rochers gênaient tous les fermiers d'un village et ils souhaitaient les retirer. Les 

rochers étaient si grands qu'il ne bougeaient pas, quels que soient leurs efforts. Quand Kōbō 

Daishi passa par là il décida de les aider. Il entoura les deux rochers d'un filet et lia celui-ci à 

un bâton qu'il tira sur ses épaules. Le bâton se brisa. Une partie vola en direction d'Ōkubo, et 

l'autre est restée ici. Le rocher est toujours sur le bord de la route avec la trace du filet à sa 

surface. 

 

La légende d'Emon Saburō, l'origine du pèlerinage 

(Matsuyama, Ehime) 



90 

L'histoire suivante s'est déroulée en 824. Emon Saburō était à la tête d'une famille 

particulièrement cruelle et avare d'Ebara dans la province d'Iyo. Un jour, un moine voyageur 

(Kūkai, mais Emon n'en savait rien) s'arrêta devant la demeure d'Emon sur le chemin de 

Takamatsu. Au lieu de lui donner quelque chose, Emon se mit à battre le Kūkai avec un 

balai de bambou pour le faire partir. Le bol de Kūkai tomba et se brisa en huit pièces. 

Dès le jour suivant les huit fils d'Emon commencèrent à mourir, l'un après les autres. 

Le désespoir s'empara d'Emon. Quelques nuits plus tard, Kūkai apparu en rêve à Emon et lui 

dit : « À cause de tes péchés, tes fils sont morts. Si tu entreprends le pèlerinage de Shikoku, 

tu pourras te repentir. » Réalisant alors que le moine avait été Kūkai il entama le pèlerinage 

pour le retrouver et exprimer ses regrets, mais ses efforts ne furent couronnés d'aucun 

succès. 

Sans avoir rencontré Kūkai, il envisagea de faire son 21e pèlerinage dans le sens 

inverse. Arrivé au pied de la montagne sous le Shōsanji, aujourd'hui le temple 12, il était 

presque mort d'épuisement qu'il s'effondra. Kūkai le trouva ici et lui demanda quel était son 

vœu. Emon lui dit qu'il souhaitait renaître dans la famille Kono de la province d'Iyo et 

mourut dans l'instant. Kūkai plaça dans la main d'Emon une pierre ou il inscrit « Emon 

Saburō, renaît » et dit une prière pour sa réincarnation. 

Plus tard, un fils naquit dans la famille Kono avec une main qu'il refusait d'ouvrir. 

Quand ses parents furent enfin capables d'écarter ses doigts, ils y trouvèrent une pierre sur 

laquelle était inscrit « Emon Saburō, renaît ». L'enfant était la réincarnation d'Emon Saburō 

et la pierre est aujourd'hui exposée dans un petit musée au temple 51, Ishiteji. On dit que 

cette histoire marque le début du pèlerinage. 

 

Katamebuna no ido, le puits à la carpe borgne 

(Matsuyama, Ehime) 

Une famille commençait à griller une carpe prise dans un puits près de leur demeure 

alors que Kōbō-Daishi passait par là en mendiant. « Quelle tristesse, donnez-moi la carpe » 

dit-il. « Nous avons déjà frit un œil, on ne peut rien y faire » lui répondent-ils. Mais 

Kōbō-Daishi insista et remit la carpe dans le puits où, après avoir dit un nembutsu, elle 

revint à la vie. Depuis ce jour on dit qu'une carpe borgne apparaît de temps en temps dans ce 

puits et dans le puits de Murasaki qui y est connecté. 

 

Inazuke Ike, l'étang au chien 

(Imabari, Ehime) 

Les deux temples voisins que sont le Eifukuji et le Sen'yūji avaient le même supérieur 

qui avait un chien. Quand le supérieur souhaitait que les jeunes moines fassent quelque 

chose pour lui, il faisait sonner la cloche du temple où il était pour appeler le chien et s'en 

servait comme messager pour les moines en question. Un jour, par accident ou par 

malveillance, les cloches des deux temples sonnèrent en même temps. Incapable de savoir 

où aller, le chien plongeât dans l'étang et y mourut noyé, ce qui donna à l'étang le nom 

d'Inazuke Ike. 

 

Mannō Ike, l'étang de Mannō 

(Mannō, Kagawa) 



91 

La préfecture de Kagawa est connue pour ses faibles précipitations et des sécheresses 

fréquentes. L'étang de Mannō fut construit avec l'ambition d'être le plus grand étang du 

Japon, ce qu'il est toujours aujourd'hui. Pendant son entretien, le travail était tellement dur 

que rien n'avançait. Pour résoudre les problèmes, le gouvernement envoya Kūkai, déjà héros 

local, et son charisme ainsi que la vénération dont il était le sujet alors suffit à promptement  

achever le projet. 

 

Temple 68, Jinnein 

(Kannonji, Kagawa) 

La légende de l'origine de Kotohiki. 

En 703, alors que Nisshō Shōnin, un moine supérieur de la secte Hosso pratiquait 

l'ascèse, il découvrit une petite embarcation sur la mer avec un vieil homme à bord qui 

pratiquait le koto. Aux oreilles de Nisshō Shōnin, cette musique était un message divin de la 

part du Daibosatsu Usa Hachiman. Pensant que le vieil homme était une incarnation du 

bosatsu il tira l'embarcation vers la cōte et le plaça ainsi que le koto dans un sanctuaire à 

Kotohikiyama, changeant le nom du lieu en Sanctuaire Kotohiki Hachimangu. Quand le 

gouvernement forçat la séparation du Shintō et du Bouddhisme au début de Keiji, le 

sanctuaire de Kotohiki et le temple de Jinnein se divisèrent en deux institutions. 

 

Sutoku Jōkō 

(Sakaide, Kagawa) 

Jōkō est le rang officiel donné aux empereurs retirés. Pendant la période Sutoku Jōkō 

(1119-1164), la société connaissait une ère de stabilité héritée de Heian (à partir de 794) et 

la famille impériale régnait en hégémonie acquérant des terres du début à la fin de son règne. 

Grâce à cette stabilité, Sutoku Jōkō fut nommé 75e empereur en 1123, mais seulement de 

nom, car il fut obligé d'abdiquer en 1142. Après son abdication, les conflits augmentèrent 

jusqu'à atteindre une période de guerre civile en 1156. Sutoku Jōkō fut banni à Sakaide, 

dans la province qui est aujourd'hui la préfecture de Kagawa, et fut emprisonné puis 

finalement assassiné pendant l'été 1164. Pour préserver son corps en attendant des directives 

de la capitale, il fut immergé dans d'eau de Yasoba. Son corps fut ensuite incinéré et enfoui 

dans l'enceinte du temple 81, Shiramineji. Le temple 79 fut ensuite nommé Tennnoji (le 

temple de l'empereur) et un sanctuaire voué à son culte fut érigé dans Shiromineji. Depuis 

cet épisode tragique, de nombreuses légendes et peintures ont été créées pour représenter le 

fantōme vengeur de Sutoku Jōkō. 

 

Yasoba no shimizu, l'eau pure de Shimizu 

(Sakaide, Kagawa) 

Pendant le règne de l'empereur Keiko, le fils de Yamato Takeru et quatre-vingts de ses 

serviteurs partirent afin d'éliminer un poisson mystérieux des mers du Sud. Lors de leur lutte, 

ils furent engloutis par le poisson. En commençant un feu dans les entrailles où ils se 

trouvaient, ils réussirent à s'enfuir et à tuer le poisson. Mais alors qu'ils étaient dehors, un 

jeune soldat mourut empoisonné par l'air vicié qu'il avait respiré en captivité. Ses 

compagnons portèrent le corps jusqu'à la fontaine de Yasoba et lui firent boire de cette eau 



92 

pour lui redonner vie. Après cet évènement, le fils de Yamato Takeru prit le nom de Sarureo 

et régna dans toute la région. 

 

La cloche du temple 80, Kokubunji 

(Takamatsu, Kagawa) 

Le seigneur de Takamatsu aimait tant la cloche du temple de Kokubunji qu'il la prit 

dans sa demeure. Des désastres commencèrent à frapper la région sans cesse alors que la 

cloche sonnait « retourner à Kokubu ». Le seigneur décida alors de la rendre au temple. Il 

avait fallu cinquante hommes pour la porter à Takamatsu pendant plusieurs jours, mais le 

voyage de retour ne demanda que huit hommes et ne dura qu'une journée. La cloche fut 

alors connue comme cloche adoucissant le cœur des hommes. 

 

Bishamon Kutsu no Shashin, devenir moine dans la cave de Bishamon (Takamatsu, 

Kagawa) 

Unshiki était un fervent croyant en Kōbō-Daishi et vivait dans la province de Bingo. À 

l'âge de 18 ans, il eut un rêve dans lequel il recevait un message divin qui lui disait « Va en 

pèlerinage et cherche Chigogatake au temple de Shiramineji à Sanuki. » À l'été 1681, il prit 

le départ de Marugame et à son arrivée à Chigogatake il tenta de grimper la colline, mais 

resta coincé dans les rochers. Lors de sa seconde tentative, il faillit faire une chute, mais un 

moine venu de nulle part lui sauva la vie. 

 

Goshikidai Aominayama no Ushioni, légende du démon vache du mont Aominayama à 

Goshikidai 

(Takamatsu, Kagawa) 

Un démon sous forme de vache apparut dans un village et semait la désolation. Sur les 

ordres du seigneur local, Yamada Kuroda Takakiyo parti la tuer. Craignant une malédiction 

il coupa les cornes de la vache et les donna en offrande à Negoroji avec quinze sacs de riz, 

et fit un service mémoriel pour la vache. 

 

La plongeuse qui pris le joyau, Ama no tamatori densetsu, Shidoji 

(Sanuki, Kagawa) 

Risquer sa vie pour son enfant 

Quand Fujiwara Fuhito construit le Kōfukuji de Nara, sa jeune sœur mariée en Chine 

lui envoya trois trésors dans un bateau qui sombra dans la baie de Shido. Un roi dragon 

déroba l'un d'entre eux, un joyau réalisateur de vœux. Fuhito vint à Shido pour récupérer son 

bien. Il épousa une plongeuse de laquelle il eut un fils, Fusasaku. La légende dit que la 

plongeuse se sacrifia en allant chercher le joyau en échange de la promesse que son fils soit 

successeur de la famille Fujiwara. Cette histoire est illustrée dans le « Shidoji Engi Ezu », 

une peinture qui décrit l'origine du temple de Shido. Pour s'assurer du bonheur de sa mère 

dans l'au-delà, Fujiwara Fusasaki construit une pagode de mille pierres dans l'enceinte du 

temple. Ces reliques existent toujours et ont pour nom « Ama no Haka », la tombe de la 

plongeuse. 

 

Les trois montagnes de Mizushi, Mizushi Sanzan 



93 

(Higashikagawa, Kagawa) 

Les trois montagnes de Mizushi ont pour centre le sanctuaire de Mizushi, comme les 

trois montagnes de Kumano à Wakayama. On dit que Zōun (1366-1449) du temple de 

Yodaji divisa en deux une déité du sanctuaire de Kumano et l'apporta à Mizushi. Le 

sanctuaire fut créé dans la seconde moitié du 8e siècle et on y trouve le puits Akai creusé 

par Kūkai. Dans le quartier des bains plus au nord-est, on trouve des bains en pierre utilisés 

par les croyants pour se purifier le corps. 

 

Kuwazuno-imo, Kuwazuno-kai, Kuwazuno-nashi, Kuwazuno-kuri 

Ce type de légendes est assez fréquent. On dit que quand Kūkai faisait le pèlerinage, il 

demandait aux habitants des patates douces (imo), des fruits de mer (kai), des poires (nashi) 

ou des châtaignes (kuri), mais on lui répondait alors en hésitant que leur qualité n'était pas 

bonne et qu'ils n'étaient pas propres à la consommation. Réalisant ceci, Kūkai chantait alors 

le Nembutsu et les produits devenaient alors vraiment malsains et immangeables. On trouve 

une histoire similaire au sujet d'un pêcher qui aurait flétri. 

Ces histoires sont bien sûr des superstitions. Elles étaient déjà publiées en 1683, mais 

on peut imaginer qu'elles étaient des croyances erronées en Kōbō-Daishi répandues par 

Kōya Hijiri dans la région du mont Kōya. On a du mal à imaginer Kûkai, saint et ascète, 

demander des créatures vivantes aux habitants. On trouve des descriptions similaires dans le 

livre de Jakuhon, Shikoku Henro Kudoku Ki (1703). 

 

Sando-guri, Yondo-kuri, Nanado-kuri 

Kōbō-Daishi fait fructifier des châtaigniers plusieurs fois dans l'année à la demande 

d'enfants. 

On trouve des histoires de châtaigniers qui donnèrent des fruits trois fois. 

(Sando-guri) à : 

Susaki, temple de Kanonji 

temple de Iwamotoji 

Izutazaka (un long tunnel près de Nakamura) 

temple de Saifukuji dans le faubourg de Ueno à Shikoku-Chūō 

faubourg de Kinokawa, Shikoku-Chūō 

 

Les histoires de châtaigniers qui donnent des fruits quatre fois Yondo-kuri ou sept fois 

Nanado-kuri se trouvent à Mado Tōge Daishido, Tafukuin (temple Daishi au temple Tafuku 

à la passe de Mado, près du temple 41, Ryūkōji). 

 

Histoires de guérisons 

• Zenzaburō du Kishū Kōyasan guérit de son bégaiement en faisant le pèlerinage. 

• Huit personnes de Kishū Ito-gun, passèrent la nuit ensemble dans la demeure de Kanshichi, 

un homme d'une grande piété, au pied de la montagne sous le temple Shōanji. Kanshichi 

demanda aux huit personnes de prier pour la guérison de sa femme. Immédiatement après 

qu'ils commencèrent à implorer la déité du Shōsanji, la femme guérit. 



94 

• La fille de Amachiya Hichiemon, une personne de grande piété de Aki-gun Noneura, avait 

une tumeur au cou alors qu'elle avait quinze ans, mais guérit quand elle partit avec ses 

parents pour faire le pèlerinage. 

• La fille de Matajurō, un croyant de Kaifu-gun Hiwasaura, semblait mentalement 

déséquilibrée. Ses parents la prirent avec eux au pèlerinage et après le trentième jour, leur 

fille retrouva ses esprits et ils retournèrent chez eux. 

• Un lépreux d'Izumi fit le pèlerinage et guérit. 

• Une jeune femme de Takamatsu sans espoir de survie fut guérie après avoir imploré une 

déité. Il est ainsi conseillé de se rendre au temple soi-même, même dans un corps impur, au 

lieu d'envoyer quelqu'un à sa place. 

• De manière similaire, une vieille femme au ventre ballonné depuis sa naissance implora 

les déités de Zentsūji et fut guérie. Pour montrer sa gratitude, elle fit le pèlerinage. 

• Shōbei, originaire de Uwajima Shimomura, était de faible constitution, mais en offrant son 

logis en zenkonyado, sa maladie fut guérie.  



95 

謝辞 

私は 2004 年から、外国人に四国遍路を紹介そして案内する活動を続けています。私は測量士でもあ

るので地図を作ることが得意で[Shikoku Japan 88 Route Giude]という英語の案内地図を作って刊行

し、情報を更新している中で、外国人の方々からの様々な質問に対応してきました。日本人であれば

当然知っている日本社会の基本的な知識が深くない彼らの質問に接すると、自分自身が日本という島

国特有の固定観念に埋没していることに気づかされることもあります。本書は今まで個別に対応して

きた彼らからの数々の質問や疑問を全てまとめる考え方で編集しました。 

しかし残念ながら私の外国語に対する知識は一般的な日本人と同様に深くなく、この原稿を外国語に

翻訳する資金の見込みがないまま執筆を続けていましたが、思いもかけず徳島県観光協会から翻訳資

金の提供を申し出ていただきました。この援助があったからこそ本書を 5か国語（英語・フランス語・

韓国語・中文繁体字・中文簡体字）に翻訳して世に出すことができたのです。ここに徳島県観光協会

と、私の活動の原動力となっている一人一人の外国人遍路の方々に心から感謝の意を表します。また

英語への翻訳を引き受けていただいた David Turkington さんには私の浅い知識を補う有意義なアド

バイスをいただきました。そして、David Moreton さんは私の活動の全てに関する重要なパートナー

です。さらに翻訳者の方々には翻訳中にもかかわらず本書を推敲する中でひらめいた私のわがままな

追加のアイデアに対して損得を度外視して快く引き受けてくださいました。このようなすばらしい

方々と出会うきっかけを作ってくれた四国遍路そのものに、ひいてはお大師さんに感謝の意を表しま

す。 

日本国内ではたくさんの類似の日本人向け刊行物が書店に並びますが、はるばる海を渡ってわざわざ

四国へ歩きに来られる外国人の方々に敬意を表して無償で本書を提供させていただきます。 

 
 
 

Shikoku Pirglimage 
A Guide For Non-Japanese 
Published: 2017.12 
Author: Naoyuki Matsushita © 2017 
Traduit du japonais et de l'anglais par Jean-Christophe Helary © 2016 
Cooparation: Tourism Tokushima 
 
Cover: No.31 Temple Chikurinji 

 

 

References 

Adachi, C. (1934) Shikoku Henro Dayori 

Maeda, T. (1971) Junrei no Shakaigaku 

Takamure, I. (1979) Musume Junreiki 

Kiyoyoshi, E. (1984) Michishirube  

Yūzankaku. Bukkyō Kōkogaku Kōza Vol.1 

Matsunaga, Y. (1991) Mikkyō 

Shiba, R. (1994) Kūkai no Fūkei 

Yamamoto, W. (1995) Shikokuhenro no Minshūshi 

Hiro, S. (1996) Bukkyō no Chishiki Hyakka 

Gorai, S. (1996) Shikokuhenro no Tera 

Iyo Shidankai. (1997) Shikokuhenro Kishū 

Tachikawa, M. (1998) Mikkyō no Shisō 

Furusaka, K. (1999) Shūkyōshi Chizu Bukkyō 

Oshima, H. (1999) Shūkyō no Shikumi Jiten 

Hiro, S. (1999) Bukkyō Hayawakari Hyakka  

Fujii, M. (2000) Shingonshū no Okyō 

Tachikawa, M. / Yoritomi, M. (2000) Nihon Mikkyō 



96 

Kiyoyoshi, E. (2000. Henro no Daisendatsu Nakatsukasa Mohei Gikyō 

Hoshino, H. (2001) Shikokuhenro no Shūkyōteki Kenkyū 

Tatsuno K, (2001) Shikoku Henro 

David, C. M. (2004) Gaikokujin no mekaramita Shikokuhenro 

Yoritomi, M. (2005) Mikkyō 

NHK. (2006) Shikoku Hachijūhakkasho Hajimeteno Ohenro 

JTB. (2006) Rurubu Shikoku Hachijūhakkasho 

Satō, H. (2006) Henro to Junrei no Minzoku 

Uchida, K. (2007) Shikokuhenro to Sekai no Junrei 

Yoritomi, M. (2009) Shikokuhenro toha Nanika 

Miyazaki, T. (2010) Shikokuhenro Hitoriaruki Dōgyōninin 

Manabe, S. (2010) Shikokuhenro wo Kangaeru 

Shinnen. translated by Inada, M. (2015) Shikokuhenro Michishirube 

Matsushita, N. (2015) Shikoku Japan 88 Route Guide 

Website http://www.shikokuhenrotrail.com/ Shikoku Hachijūhakkasho Meguri 

Website http://www.i-manabi.jp/index.php Ehimeno Kioku 

Website http://e-kiyo.sakura.ne.jp/ Dokugyōan LAND 

 

http://www.shikokuhenrotrail.com/
http://www.i-manabi.jp/index.php
http://e-kiyo.sakura.ne.jp/

	遍路とは
	OLE_LINK15
	OLE_LINK6
	OLE_LINK16
	OLE_LINK17
	OLE_LINK18
	OLE_LINK20
	OLE_LINK19
	OLE_LINK21
	OLE_LINK22
	OLE_LINK23
	遍路の時期
	OLE_LINK2
	所要日数
	OLE_LINK7
	巡拝方法
	遍路の手段
	費用とATM
	OLE_LINK11
	工程立案のアドバイス
	OLE_LINK5
	OLE_LINK14
	OLE_LINK3
	OLE_LINK8
	宿泊
	OLE_LINK9
	OLE_LINK10
	OLE_LINK12
	OLE_LINK49
	OLE_LINK50
	旅行関連情報
	お遍路の装備
	作法
	OLE_LINK13
	OLE_LINK37
	OLE_LINK38
	OLE_LINK39
	OLE_LINK4
	OLE_LINK31
	OLE_LINK32
	OLE_LINK44
	OLE_LINK45
	OLE_LINK46
	OLE_LINK40
	OLE_LINK41
	OLE_LINK42
	OLE_LINK1
	お遍路の戒め
	お接待
	弘法大師（空海）
	遍路の歴史
	OLE_LINK43
	OLE_LINK28
	OLE_LINK26
	OLE_LINK29
	四国へのアクセス
	OLE_LINK66
	OLE_LINK67
	道中で使う日本語
	OLE_LINK35
	OLE_LINK36
	OLE_LINK27
	OLE_LINK30
	OLE_LINK24
	OLE_LINK25
	OLE_LINK33
	OLE_LINK34

